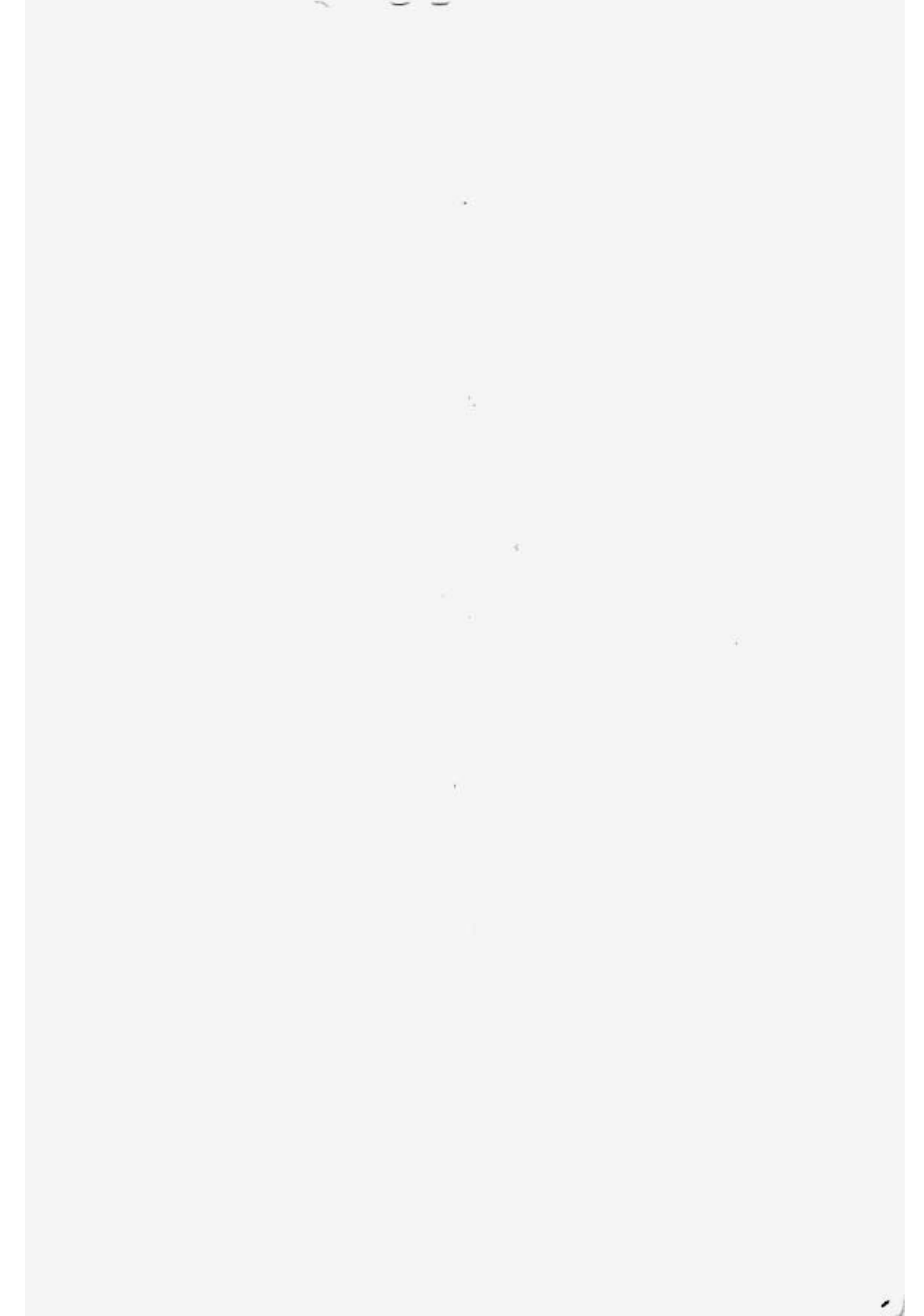


مَحَمَّدُ اللَّهُ عَزَّ

الجزء الثالث أشيخ محمد لغزلي



مَعَ اللَّهِ

دراسات في الدعوة والدعاة

الجزء الثالث

الشيخ محمد العزرا





## مقدمة

بحمد الله وتوفيقه نصدر هذا الجزء الثالث من الكتاب القيم ( مع الله ) لفضيلة الشيخ محمد الغزالى الذى أفنى عمره - بارك الله فيه - رافعا راية الدعوة حاملا لواءها . . . بمؤلفاته الفريدة التى أثارت طريق السالكين ، وبخطبه الرائعة التى تفتحت لها العقول والقلوب . وبتدريسهمنهج الدعوة لإعداد الدعاة إلى الله في مشارق الأرض وغاربها زهاء خمسين عاما من عمره المديد .

يقول فضيلة الشيخ محمد الغزالى في مقدمة كتابه ( مع الله ) مبينا الهدف الذى يرمى إليه من تأليف هذا الكتاب : « هذا عنوان يوحى بأن الكتاب الذى يتناوله القارىء يتضمن معانى كثيرة من ذلك اللون المثير للخشوع ، الباعث على الإنابة ، أو لعله صلوات خاشعة تغمر المحاريب بالأسى الرقيق ، أو دعوات محتبسة ترسلها عاطفة ملائعة وتتضمنها صور شقى يأذن ( يستمع ) إليها رب العالمين حين يتردد صداها بين الأرجاء ، إنما قصدت أن يكون الإنسان ( مع الله ) على نحو آخر . . . مشحون بالحركة بالحياة .

إن المعية التى أقصدها هنا هي التى تصبح المرء في حياته كلها وتصبغها بصبغة ثابتة ملزمة له في جلها وترحاله ، في صحواته وغفواته ، في بيته وشرائه ، في صداقته وخصومته ، في وحدته وعشرته .

ويقرر فضيلة الشيخ محمد الغزالى في مقدمته : ( إن هذا الكتاب ألفته للدعوة وليس للعامة ) ذلك أن تكوين الدعوة يعني تكوين أمة ، فالآلام العظيمة ليست إلا صناعة نفر من الرجال المهوبيين . . . لهذا فقد حرصت أن أصنفى لهم المنهل العذب ، ليكونوا طلائع النور في أمة طال عليها الليل ، وبوادر اليقظة في أمة تأخر بها النوم ليأخذوا بيد المؤمنين الظامين إلى معرفة الله والسير إليه على منهاج قويم ) .

في الجزء الأول تحدث فضيلته عن التعريف بالدعوة والدعوة ، وال الحاجة إلى الدعوة وعن خيرية الأمة الإسلامية ورسالتها الخالدة ، كما أفاد فى الحديث عن القومية العربية ومقوماتها ، والحكم فيما لم تبلغه الدعوة . أما في الجزء الثان فقد تحدث عن صفات الدعوة وعن تدعيم الصلة بالله وعن اصلاح

النفس ، وأفاض في الحديث عن الدين والعلم وعن أزمة التدين وكيف نقيم  
أساس الوحدة العظمى .

ويبن يديك - عزيزى القارئ - الجزء الثالث من هذا السُّفر القيم الذى  
تقدمه لك مكتبتك ( المكتبة الإسلامية ) التى تصدرها إدارة الكتب والمكتبات  
بمؤسسة أخبار اليوم ، ورجاؤها أن تكون قد قامت بواجبها نحوك ونحو الدعوة  
والدعاة .

والله من وراء القصد .

## أخبار اليوم



بسم الله ستتناول في هذا الجزء بالشرح والتعليق بعض عناوين الموضوعات وبحوث معاصرة<sup>(١)</sup> مضافاً إليها ما نراه ، ونبداً بموضوع :

\* \* \*

## الكتابة المعاصرة

### ١- الدين ضرورة اجتماعية :

« يذهب بعض المثقفين الذين لم يتعقّلوا في دراسة الأديان ، ولم يشربوا تعاليمها السامية ، إلى أن الأديان لا تنهض إلا بين الشعوب البدائية . وأن المدنيات الحديثة - بما تحمله من قوانين تشريعية ، ومبادئ أخلاقية ، ومذاهب فلسفية ، واتجاهات علمية - تغنى عن اعتناق الأديان . وهو خطأ شنيع ، لأن الدين فطرة أصيلة في النفوس البشرية لا يغنى عنها قانون ، ولا فلسفه ولا تثقيف .

ومن الخير تأليف كتاب يعالج هذا الموضوع ، على أن يستمد نماذجه من واقع حياة الأمم والشعوب » . أقول : ونحن - في هذا الكتاب - قد دعمنا هذه الحقيقة بما لدينا من أدلة . ولكتنا يجب أن نوضح ما هو الدين الذي يوصف بأنه ضرورة اجتماعية ؟

إن الدين الصحيح وحى نازل من السماء ، وليس إفكًا نابتًا من الأرض . ومن النقائض المدهشة أن تسمى « البوذية »

(١) أخذنا هذه العناوين عن النشرة التي أصدرها المؤتمر عن الكتاب الإسلامي والبحوث التي يجب أن يتعرض لها الآن .  
ونحن مضطرون للقول ، بأن أكثر هذه البحوث ، قد ألفنا فيه كتاباً طبع متنى وثلاث ، وإن إخواننا في ميدان الخدمة الإسلامية يقومون بهذا العمل في مثابرة وصبر مع ما يلقون من جحود غريب .

والله ولي التوفيق وبه الحول والطول .

و«الكونفوشيوسية» و«الزرادشتية» أدياناً وأن يوصف الرجال الذين اختلفوا بأنهم أنبياء، مع أنهم لا يعرفون الله الواحد ولا يدعون إليه، بل ينكرونه ويبحدون رسالته.

فكيف توضع هذه الأفكار الأرضية في مصاف الشرائع السماوية؟ إنه ليس هناك وصف مشترك بين هذه وتلك. ولذلك يجب اطراحها ابتداء من هذا المجال. ثم إن الاعتقاد المتسبب إلى السوء يجب - ليس بقى حرمته - أن يحترم نسبته وأن يصون سيرته، وأن يقيم هيمنته في الداخل وعلاقته في الخارج على دعائيم من تقوى الله، ومحاولة إرضائه بالأسلوب الذي يعرفه ويؤثره لأتباعه.

ومن ثم، فالتدين المنحرف، القائم على استئصال الشعوب واجتياح حقوقها آفة اجتماعية، لا ضرورة اجتماعية. بل إنه - على الأصح - مشكلة عالمية ينشد لها العلاج وتلتمس الحلول.. إن الدين حقاً ضرورة اجتماعية.

وتغيير الواقع الإنساني بجمع الناس على دين واحد مستحيل... فليبيق إذن حق الحياة محفوظاً لضروب الإيمان المتسمية إلى السماء. ولتعط جميعاً ضمائر الدعوة إلى الله دون حرج أو ضغط، ودون ختل أو مكر. والإسلام يرحب بهذه الخطة. ومن حقه - وقد أقر بالحياة لغيره - أن يظفر بإقرار الحياة له ولأمتة.

## ٢- الإسلام والديانات السابقة :

ينبغي إعداد هذا الكتاب<sup>(١)</sup> لإثبات أن الإسلام لا يعادى الديانات السماوية السابقة ولا يخالفها. ولكنه يتضمن ما يحتاج إلى التفصيل،

(١) أشبعنا هذا الموضوع في كتابنا «نظرات في القرآن» و«الاستعمار أحقاد وأطماع» و«عقيدة المسلم» و«من هنا نعلم».

ويصحح ما وقع فيها من تحريف . ويجب إثبات أن الإسلام لم يتعرض فقط لتصحيف ولا لتحريف ، فلا يزال كتاب الله محفوظاً مصوناً من الملفقين والمبتدعين « إنا نحن نزلنا الذكر وإنما له حافظون »<sup>(١)</sup> .

« أما السنة الشريفة فقد درسها أعلام رجال الحديث منذ أقدم العصور ، ووضعوا لها الضوابط والقواعد والموازين التي تميز الأصيل عن الدخيل » . أقول : يحسب كثير من الناس أنه كما تنقسم الكلمة مثلاً إلى اسم و فعل و حرف تنقسم الأديان إلى يهودية ونصرانية وإسلام ، وهذا خطأ فالدين عند الله واحد .

والأنبياء أجمعون - وبينهم « موسى » و « عيسى » و « محمد » عليهم الصلاة والسلام - مبلغون عن الله أصول هذا الدين الواحد لا تفاوت هنالك ولا اختصار . وإذا كان هناك فرق يذكر فهو أن الثوب قد يطول أو يقصر حسب ثوب الجسم وأن « موسى » كسا العالم بلباس التقوى حيناً . . .

فلما جاء « محمد » صلى الله عليه وسلم وجد الثوب قد تغير أو تمزق أو انكمش فرده كما كان وضيئاً ، وزاد فيه ما استدعاه ثوب الإنسانية من وفرة واتساق . إن البذلة التي تصلح للغلام لا تصلح للرجل المكتمل القوم . فكيف الحال إذا كان النسيج القديم قد أ Rossi كطيلسان ابن حرب ؟ طال ترداده إلى الرفو حتى بقى الرفو وانقضى الطيلسان !!

إن « محمدأً » صلى الله عليه وسلم جاء مجدداً لما سبق من وحي ، ومؤكداً لما نزل قبل من تعاليم . وذاك شأن النبيين القدامى يصدقون من قبلهم ويهدون لمن يعدهم ، حتى ختمت الرسالات كلها بالإسلام . فكان هذا الإسلام جناعاً لما توزع فيها من حق وعدل . وفضل ونبل .

وشاءت عناية السماء أن تقيض لهذا الدين حفظة ينتصرون دون تراثه



قرناً بعد قرن فنجاً من الغوائل التي محت غيره ، ووصل إلينا مصوناً كما عهد به إلى نبيه . ولذلك يمكننا أن نصفه بأنه المصدر الموثق لرسالة «موسى» و«عيسى» عليهما الصلاة والسلام . وأنه كلمة الله التي لا يرقى إليها ريب ، ولا تلتبس بها أظنه . ومع ما طرأ على الديانات الأولى من تغيير ، فإن لاتباعها ذماماً لا تهدر ، وعهوداً لا يخاس بها .

### ٣- مصادر التشريع الإسلامي :

لم تكن أصول التشريع الإسلامي في عصر ما خاضعة لشهوة حاكم أو نزوة قائد ، أو منبثقه من تقلبات الظروف والأحوال . وإنما هي تستند إلى أصول ثابتة : من الكتاب والسنة . ومن الخير لعامة المسلمين أن يعرفوا شيئاً عن هذه الأصول التي عالجها أئمة المذاهب الإسلامية ، واستنبطوا منها مقومات التشريع الإسلامي .

ذلك .. ومع أن «الإجماع» من مصادر التشريع عندنا فإن إجماع الناس لا يؤبه له إلا إذا كان له إسناد من نص وارد . إن المشرع هو الله وحده .. وليس لبشر أن يتعدى الناس بشرع من عنده . ولا لمجمع من الماجموع حق إنشاء عقيدة ، أو إحداث عبادة ..

أما المصالح العامة فإن كفالتها ترجع إلى السياسة الشرعية ، واجتهاد أولى الأمر . والتقنيين في هذا المجال قد يختلف باختلاف البيئات واختلاف الأفهام . والإسلام يتسع لشتي وجهات النظر ، ولا تعتبر وجهة منها ديناً ، إذ الدين أعم منها ومن سواها .

### ٤- المذاهب الفقهية الإسلامية :

ترجع طوائف عديدة من المسلمين في مباشرة العبادات ومزاولة المعاملات إلى المذاهب الأربعة : مذهب «أبي حنيفة» و«مالك»

و« الشافعى » و« ابن حنبل » كما ترجع طوائف أخرى إلى المذهب الزيدى أو مذهب الائتى عشرية وهناك مذاهب فقهية إسلامية حوت من الآراء التشريعية الخالدة العميقه ما يعد مفخرة من مفاخر الإسلام .

مثل المذهب الظاهري المنسوب إلى « داود الظاهري » ثم إلى « ابن حزم » ومثل مذهب « الأوزاعي » و« الليث بن سعد » ، ومثل المذهب الأباضى الذى لا يزال منتشرأ فى عمان . ومن الخير أن يعرف المسلمون نبذة عن هذه المذاهب الإسلامية العظيمة التي تمثل إنتاج العبريات الإسلامية فى ميدان التقين والتشريع والاجتهاد .

ونحن نوصى بدراسة هذه المذاهب ورجاها دراسة علمية مجردة . وستنكر الحملة التي يشنها المستمسكون بفقه السنة على تلك المذاهب وأئمتها .. ومع أنى أوثر تلقى الأحكام من مصادر الشريعة الأولى ، وأحب الاتصال المباشر بالنصوص ، وأكره مطالعة المتون التي ألفها فى العصور المتأخرة للفقهاء المذهبيون .

إلا أن ذلك لا يغطى الأئمة السابقين قدرهم ولا جهدهم . ولا يبيح لنا اعتبار فقههم مقابلا لفقه السنة . كان للرسول مذهب ، ولهؤلاء الرجال متزع يبتعد عنه . إن هؤلاء الأئمة أقاموا علمهم - أولا وآخرأ - على دعائم من السنن والنصوص .

بيد أنهم أعطوا أنفسهم حق الترجيح والموازنة ، ورد ما لا يتفق مع القواعد العلمية التي اطمأنوا إليها فى الفهم والقبول .. ومن حق أى باحث أن يستريح إلى اجتهاد ما ، مادام هذا الاجتهاد مضبوطاً بقيود محكمة من أصالة النظر ورحابة الإدراك .

والمرء منا عندما يخوض وحده محيط الآثار الواسع يجد نفسه مضطراً إلى اعتماد نص وتأويل آخر ، أو توهين سنته ، على حين يلجأ غيره إلى عكس مسلكه !!

وعندى أنه من الخير أولاً دراسة النصوص كلها . ثم دراسة جميع الأقوال الفقهية التي أثرت عن الأربعة المشهورين وعن غيرهم من فقهاء الأمصار وعن «الخوارج» و«الزيدية» و«الإمامية» و«الظاهرية» إلخ . على أن تكون هذه الدراسة المقارنة حرة مطلقة . وعلى أن يباح - بعد - لأى مسلم أن يتخير منها ما يحب ، أو أن يتلزم تقليد مجتهد بعيته . . .

إن الاجتهاد الإسلامي للاحقة الأحداث ومتابعة الزمن السائر ، أصحابه ضر شديد عندما احتبس داخل السجن المذهبى الضيق ، وعندما أزرى به التعصب لرأء مجتهد واحد . ونريد الآن أن ننتفع بآراء أجدادنا العلمية كلها ، وأن يعتبر المسلم العادى أئمته المقتدى بهم في الفقه هم سلفه الصالح جميعاً ، فلا يتسمى لواحد ، ويتجاهل الآخرين .

## ٥ - المجتهدون في الشريعة الإسلامية :

يزعم بعض المقلدين أن باب الاجتهاد أصبح مغلقاً الآن . ولكن تطور الحياة ، وتجدد الأحداث وانحصار الأحوال يطالعنا بقضايا حديثة وأوضاع اجتماعية لم يعرفها القدماء من المشرعين الإسلاميين . ومادامت مصادر التشريع الإسلامي باقية ، فلكل عالم متتمكن من الدين متعمق في الدراسات العربية والإسلامية أن يقترح ما يناسب العصر من آراء دينية . على أن تكون مستمدة من المصادر الإسلامية الكبرى معززة بالبرهان والدليل .

وقد ظهرت في الإسلام عقليات جبارة قدمت إلى التشريع الإسلامي أجل الخدمات . فمن الخير أن نجلو حياة هؤلاء العباقرة وأثارهم في كتاب موجز يظهر المسلمين على ألوان البطولة الفكرية عند علماء « التشريع الإسلامي » :

إن العلماء الآن ربما لا يحتاجون إلى اجتهاد في ميدان العبادات

وأحكامها . ذلك أن السلف لم يدعوا مجالا لأحد في هذا المضمار . والثروة التي تركوها تعجز العادين . وقد ثملك ترجيح رأى على رأى ، وتغلب حكم على حكم فحسب ، أما التجديد فلا . ولو كان له مكان فانا أرى إغلاق الباب دونه ، إذ لا داعى له . وهذا على العكس مما نوصى به في ميدان المعاملات فإن ركب الحياة يزحف إلى الأمام أبداً .

وفي أثناء مسيره تجد شئون لابد من بيان حكم الله فيها وفق ما ترك لنا رسوله من نصوص وقواعد . وقد ظهرت الآن في عالم السياسة الدولية وال محلية وفي عالم الاقتصاد التجارى والصناعى والزراعى وفي عالم التنظيم الإدارى ، وفي أنحاء أخرى كثيرة ، ظهرت أمور لابد أن يقول الإسلام فيها كلمته وهو أقدر دين على النطق بهذه الكلمة .

والذى نرجوه من الأمة أولاً : ألا تضيق بوضع ينتهي إليه العلماء وهو مخالف لما ألفت .. فإن الإسلام أول حركة للتحرر العقلى : من الوراثات السائئة .. ثم من المجتهدين . ثانياً : ألا يغتروا بما تقره الحضارة الحديثة والنظم المختلفة من مبادئ ومناهج . وألا يكون هدفهم تقريب الإسلام من هذه المحدثات . فإن الإسلام دين له منابعه وله غاياته . وعمل المجتهدين هو رد الأمور الناشئة إليه وحده ، لا جره إلى الفلسفات الإنسانية المختلفة ..

ونحن قد نشرنا كتابات في بعض القضايا الخاصة بمال والحكم ، حاولنا فيها تقديم إصلاحات إسلامية كثيرة على ما لاحظناه من عوج في أحوال أمتنا . لكن الأمر أعظم من أن يكون جهد فرد يخاطر ، ويصيّب . ولا بد من تضافر العلماء لمواجهة المشكلات المعاصرة بأحكام دقيقة .

## ٦ - الإسلام والمدنية الحديثة :

ذهب بعض خصوم الإسلام إلى أن الإسلام هو سبب تأخر المسلمين في



العصر الحديث ، لأنه غير صالح لل التجاوب مع المدنية وال عمران . وهو زعم خاطئ ، لأن الإسلام يجد العقل ، ويكبر العلماء ، ويدعو إلى التأمل في ملوكوت السماوات والأرض . ثم هو صاحب اليد الطولى على الإنسانية جماء ، وحامل لواء المدنية الحديثة .

وهو - ببرونته وسعته وسماحته - صالح لكل زمان ومكان . فمن الخير تأليف كتاب موجز لإثبات هذه الحقائق الخالدة . أقول : إنه لما يشير الضاحك أن يفهم الإسلام بخصوصه للمدنية أو تعوييق للحضارة . لقد قطع الشرق الإسلامي من القرون أربعة عشر قرناً ، وقطع الغرب المسيحي من الزمن عشرين قرناً .

ولو أن التأخر كان حليف الشرق طوال هذه القرون ، والتقدم حليف الغرب لقلنا - على عجل - : إن الإسلام مبعث هذا التخلف الشائن . فلنسئل التاريخ : عن الواقع ليقول كلمته . لقد ظل الشرق الإسلامي أحد عشر قرناً وهو في طليعة العالم ، إن لم تكن أمه أرقى أمم الأرض طرأً . وهذه القرون الأحد عشر هي التي كان فيها قريباً من دينه ، مرتبطاً بتعاليمه ، فلما انفك عنها هوى .

أما الغرب . . فقد ظل سبعة عشر قرناً ، وهو يختبئ في عمياء طامسة . لا يلوح فيها بصيص نور . فلما أراد أن ينهض دارت في رحاه معارك طاحنة بين العلم والدين ، انتهت بانحسار الكنائس ورجاها عن الحياة العلمية والعملية . ومن ثم شرعت « أوروبا » تتحرك ، وتنتعش وتقتحم الآفاق التي كانت محمرة عليها من قبل باسم الله !!

وال التاريخ التزية يذكر أن الدعائم التي قامت عليها نهضة الغرب الحديث هي تراثنا العقلى والأدب . هي كل ما خلف آباؤنا من ثمرات طيبة في حقول البحث والنظر . وما يغض من هذه الحقيقة ويخفيها تحت ركام من الجحود إلا أحوالنا العصبية أمام انحطاطنا وتعصب الغرب علينا ، وجنوحه إلى الأثرة والكذب .

## ٧ - أسباب انتكاس المسلمين ووسائل نهوضهم :

ساد المسلمون العالم فترة من الزمان ، ونشروا فيه أنوار المدنية وال عمران . ثم جدت عوامل جديدة داخلية ، وخارجية ، دفعتهم من القمة إلى الحضيض . ولكنهم تنبهوا - أخيراً - إلى حالتهم . وبدأت يقظة جديدة ، وانتفاضة قوية حديثة ، نرجو أن تعود بهم إلى السمو والارتفاع . وما يعينهم على هذا إصدار بحث موجز يتناول أسباب التدهور ووسائل النهوض .

أقول : إن الانهيار الشنيع الذي أصاب الأمة الإسلامية من بضعة قرون يعود إلى التفاوت الواسع بين واقع الحياة فيها وبين القيم والنظم التي أقى بها دينها . وقد بدأ هذا التفاوت أول الأمر يسيراً كما ينفرج ضلعاً الزاوية عند رأسها . فإن المسافة بين ما يجب وبين ما وقع كانت ضئيلة . على أنه مع بقاء شقة الخلاف ، وامتداد الزمن تتسع المسافة ويطول البعد .

وتکاد تنقطع الصلة بين ما يملئه الدين من واجب ، وما يخطه من مناهج ، وبين ما نكون عليه من تفريط ، واضطراب وشروع . وقد المعا في بعض كتبنا إلى مظاهر متفرقة لهذا الاختلاف الغريب . ولكن الإنصاف للإسلام يقتضي إفراد هذا الموضوع ببحث متصل ، يدرس فيها التاريخ الإسلامي من دولة الخلافة إلى عصرنا هذا ، وتحاكم أحداث هذا التاريخ محاكمة دقيقة إلى القواعد الإسلامية والمثل العليا لهذا الدين كما تقررت في كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم .

وسنجد عند المقارنة أن سياسة المال والحكم اهتزت اهتزازاً عنيفاً جداً ولم تنضبط وفق أحكام الشريعة الغراء . كما سنجد أن العلم الإسلامي نفسه بعد فترة من هذا الاضطراب يتأثر هو الآخر . ولو لا ما تأذن به من حفظ القرآن الكريم وحماية السنة المطهرة لاندكست معالم الإسلام وسط

الزلزال التي هاجت في كيانه من الداخل والخارج . على أنه من صنع الله أيضاً أن الأمة تتجدد ، وتنتفض ، وأنها استعصت على أسباب الزوال . وهي الآن على اعتاب نهضة ترد إليها شبابها إن شاء الله .

#### ٨ - الإسلام بين المادية والروحية :

تجتمع بعض المذاهب والأديان إلى المادية الواقعية ، كما يجتمع بعضها الآخر إلى الروحانية المثالية . ولكن الإسلام يجمع بين الأجسام والأرواح ، والدنيا والآخرة ، والماديات والمعنويات ، والعقيدة والدولة . فهو بهذا أكمل دين يصلح للإنسانية جماء ، ويوائم بين جميع الظروف والبيئات المختلفة . وينبغي أن يعرف المسلمون هذا ليتخذوا من دينهم وسائل للرقي ، والمدنية ، والعمaran . ومن الخير أن يؤلف لهم كتاب في هذا الموضوع <sup>(١)</sup> .

#### ٩ - المسلمين بين التيارات السياسية الحديثة :

تنافس العالم الآن قوتان رهيبتان ، تحاول كل منهما أن تجذب بقية الدول إلى صفها ، أو تضمها إلى فلكلها . فإذا قامت الحرب أصبحت هذه الدول أولى فرائسها . فمن الخير للمسلمين جميعاً أن يبقوا أمة واحدة معتصمة بحبل الله المtin . وينبغي للدول الإسلامية أن تعرف أسرار السياسة الدولية ، لتجنب الواقع بين شقى الرحمي . وتأليف كتاب في هذا الموضوع ، يلقى أصواتاً على الصراع الدولي الجبار ، وعلى الموقف الذي ينبغي أن ت采نه الدول الإسلامية من هذا الصراع <sup>(٢)</sup> .

(١) تراجع كتبنا «كيف نفهم الإسلام» و«الإسلام والأوضاع الاقتصادية» و«الإسلام والمناهج الاشتراكية» و«الإسلام المفترى عليه» .

(٢) تراجع كتبنا : «الإسلام والاستبداد السياسي» و«التعصب والتسامح بين المسيحية والإسلام» و«كفاح دين» و«الاستعمار أحقاد وأطماع» و«من معالم الحق» .



## ١- الإسلام مصدر الحريات :

بعض النظم السياسية تعطى الفرد من الحريات ما يطغى به على مصلحة المجموع ، وبعضها يعطى المجموع ما يطغى به على النشاط الفردي . ولكن الإسلام يعطى الفرد حقه ، والجماعة حقوقها ، وينسق بينهما خير تنسيق . وهو - بهذا - يكفل جميع أنواع الحريات في تنظيم دقيق يشمل حرية الملك ، والعقيدة ، والمسكن ، والتعبير . وتأليف كتاب في هذا الموضوع يسد فراغاً كبيراً في المكتبة الإسلامية <sup>(١)</sup> .

## ٢- أساليب الاستعمار :

الإسلام دين الحرية والعزّة والكرامة ، وهو أقوى حافز لإعزاز معتقديه ، ودفعهم إلى القيادة والتوجيه . وقد عرف الاستعمار قوة الإسلام ، فلجأ إلى وسائل عديدة مادية ومعنوية ، وعسكرية وعلمية لإضعاف العقيدة الدينية في نفوس المسلمين . فيجب أن يعرف المسلمون أساليب الاستعمار ووسائله ، ليتجنبوا الوقوع بين يديه . وتأليف كتاب في هذا الموضوع يسد هذا الفراغ الكبير <sup>(٢)</sup> .

## ٣- براءة الإسلام من البدع والخرافات :

الإسلام دين الحقائق الخالدة المتفقة مع أحدث نظريات العلوم . ولكن كثيرين من خصوصه دسوا فيه كثيراً من الأقاويل ، وابتدعوا فيه كثيراً من البدع ، التي تشوّه تعاليمه ، وتطمس أصواته . وأعانهم في هذا بعض

(١) تراجعه كتبنا : « الإسلام والاستبداد السياسي » و « التبعض والتسامح » و « كفاح دين » و « الاستعمار أحقاد وأطماع » و « في موكب الدعوة » و « حقوق الإنسان » .

(٢) انظر الهاشم السابق .

المنحرفين أو المضللين ، فروجوا هذه البدع ، والخرافات ، وأضافوا إليها كثيراً من الزيادات . فينبغي وضع كتاب لإظهار هذه البدع التي تضل الناشئين ، وتعطى خصوم الإسلام حجة للطعن والتشهير<sup>(١)</sup> .

## ١٢- التيارات الداخلية في الإسلام :

بسط الإسلام نفوذه الروحي على معظم أجزاء العالم المعروف في القرون الوسطى . وورث حضارات المصريين والإغريق ، والروماني ، والفرس ، والهند . فتسلىت بعض المذاهب الفلسفية إلى التعاليم الإسلامية ، وبخاصة الأفلاطونية الحديثة . كما وضعت طائفة من خبثاء اليهود كثيراً من الإسرائييليات ، وألصقتها بالإسلام ، وانخدع بها بعض المسلمين ، وبخاصة قلة من المفسرين .

وقد تجرد جماعة من المنافقين لدرس الأحاديث الموضوعة على سنة الرسول صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه . فينبغي وضع كتاب ينقى الإسلام من هذه التيارات الفكرية الدخيلة عليه<sup>(٢)</sup> .

## ١٣- مشكلات إسلامية معاصرة :

عرف المسلمون من أساليب المدنية الحديثة ، وأوضاعها ما لم يعرفه آباؤهم السابقون . وقد حدثت مشكلات عصرية حملتها إلينا هذه المدنية . فينبغي علاجها في ضوء الإسلام ، بقياس الحديث منها على القديم مثل مشكلات المصارف المالية ، والأسواق المالية «البورصة» التأمين ، الادخار ، «الكونتراتو» إلخ . ومن الخير أن ينبرى جماعة من العلماء لدراسة هذه الموضوعات وإبراز حكم الإسلام فيها .

(١) راجع كتابنا : «ليس من الإسلام» .

(٢) راجع كتابنا : «ليس من الإسلام» و«كيف نفهم الإسلام» .



## ١٥ - مجازة العربية لعوامل التطور :

يتم بعضا الحاقدون اللغة العربية بأنها لغة جامدة لا تجاري تطور المدنيات الحديثة ، ولا تسايرها ، وهي عاجزة عن استيعاب العلوم الحديثة وما أبرزته من كشف جبارات عديدة وهو زعم خاطئ . لأن اللغة العربية عاشت زهاء خمسة عشر قرناً ، استواعبت فيها مدنيات مختلفة وورثت حضارات متعددة مثل حضارة المصريين ، والإغريق ، والرومان ، والفرس ، والهند ، وهضمتها جميعاً .

وأضافت إليها حضارة خالدة ، لاتزال آثارها ماثلة للعيان . ثم هي قد استواعبت معارف هذه الحضارة الحديثة ، واتسعت لما وفدت به علينا من مصطلحات .وها هي ذي علوم الطب ، والطبيعة ، والكيمياء تدرس في جامعة دمشق بالعربية الفصحى . واللغة العربية - بما فيها من وسائل الاستدراك ، والتعريب ، والمرونة - كفيلة بأن تجاري اللغات المدنية في التطور والارتقاء . وينبغي وضع كتاب يجلو هذه الحقائق الخالدة ، ويعرف المسلمين أن الحملة على العربية هي في حقيقتها حملة على الإسلام ، وذرية للقضاء عليه .

## ١٦ - حكمة التشريع الإسلامي :

ينبغي إبراز أهم القيم الإسلامية التي تسمى بالفرد ، كما تسمى بالجماعة ، كما تسمى بالإنسانية جماء . ومن الخير تأليف كتاب يظهر الحكمة في التشريعات الإسلامية للأفراد والجماعات من عادات ومعاملات ، مع إظهار ما في الإسلام من يسر ، وسماحة ، واستجابة لتطور المدنيات والعمان .

## ١٧ - بطولات إسلامية :

نهض بالإسلام عند ظهوره رجالات من العابرة المهوتين الذين



ضربوا أحسن الأمثال ، في التضحيات الجسيمة ، وإنكار ذواتهم في سبيل مبادئهم . وإبراز هذه البطولات كفيل بإثارة العزمات الخامدة وإيقاظ الهمم الغافية ، لحفزها إلى استئناف النهضة الإسلامية ، كى تتبوا مكانتها الجديرة بها في الحياة . ومثل هذا الكتاب يؤدى للمسلمين أجل الخدمات ، وبخاصة للجيل الجديد .

## ٦٦ - الأسرة الإسلامية :

وضع الإسلام للأسرة نظاماً دقيقاً محكماً، وأقام العلاقات فيها على أساس متين. وقد حاول بعض الملحدين أن يشوّه محسنه، ويطمس معالمه. ثم ظهرت الحقائق العلمية، والدراسات الاجتماعية، مؤيدة ما ذهب إليه الإسلام. وما أشد حاجة المكتبة العربية إلى كتاب يشرح هذا النظام، ويزيل ما فيه من حكمة عالية وأهداف سامية<sup>(1)</sup>.

## ١٩ - الإسلام دين السلام :

ذهب بعض المبشرين إلى أن الإسلام قام على العنف ، وانتشر بالسيف ، واعتمد على الإكراه ، وهو زعم خاطئ كل الخطأ . فقد قام الإسلام على الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة ، ونادى بالسلام ، واشتق اسمه من السلام ، وجعل تحية أهل الإسلام السلام . وطالما نهى عن البغي والعدوان ، وتوعد مرتكبها بأشد أنواع العقاب .

بل إنه وضع نظاماً حكماً للسلام بين الدول المختلفة ، لا يزال العقل البشري يحلم بالوصول إليه حتى الآن . ومن الخير تأليف كتاب يبرز هذه القيم المثلية ويجلوها . على العالمين <sup>(٢)</sup> .

(١) راجع : « من هنا نعلم » و « ظلام من الغرب » و « كفاح دين » .

(٢) في هذا الكتاب ، وفيها سردنا من كتب ، بيان شاف في هذا الموضوع .

## ٢٠ - **البلد الإسلامية :**

يكاد كثير من الدول والأمم الإسلامية يكون مجھولاً لبعض المسلمين ، أو في حكم المجهول . مع أن الدين الإسلامي ينص على جعل المسلمين إخوة متحدين ، متعاونين في الماديات والروحانيات .

وهذا يوجب على كل مسلم أن يعرف نبذة عن كل دولة ، أو طائفة إسلامية تتناول موقعها الجغرافي ، وأحوالها الاقتصادية ، ونظمها السياسية ، و موقفها بين التيارات العالمية . على أن يشفع هذا كله بخراطه ورسوم موضحة ، ويتبع بجداول إحصائية لعدد السكان ، والمساحة ، والنهضة التعليمية ، والنظم المالية . . إلخ . وبهذا يسهل جمع المسلمين وتعاونهم في شتى الأقطار والأمصار .

\* \* \*

### **مقولة المعاين**

على الداعية المسلم أن يتذوق الحقيقة المريدة التي يلقاها دينه وتلقاها أمته منذ ابتدأ عهد التفكك والانحلال ، إلى أن تحركنا ببطء نحاول استنقاذ حياتنا وتراثنا ، والنجاء بإيماننا وأخلاقنا . . أجل ، عليه أن يواجه الغارة الشعواء التي شنها خصوم الإسلام عليه ، وأن يستبين الأغراض الهائلة الكامنة في لفع هذه الغارة وإلهاجها واتساع هجماتها .

فإذا استيقن أنها تنشد استئصال أمته واجتثاث عقيدتها وشريعتها ، وتحوبلها إلى قصة تروى ، وخبر كان ، هاجت في دمه غرائز الحياة ، وأهاجها في نفوس الهاجعين والغافلين فهبوا مستقلين عن كيانهم . فإما ظفروا بالعيش الكريم لأنفسهم وإسلامهم ، وإلا . . فلأن يقتلوا مكافحين أشرف من أن يلقو حتفهم ، وتطوى رايتهم وهم مولون خذلولون .



هناك ثلاثة أنواع من الهدم تعمل جنباً إلى جنب منذ وطئت أقدام المستعمرين بلادنا المترامية الأطراف . الهدم الروحي ، والهدم التاريخي ، والهدم العسكري . وغايتها أن تلقي على أنفاسنا . وسنشرح - بإيجاز - بعض مظاهر هذا الهدم ليكون الداعية خيراً بمقاومته ، موفقاً في لفت الأنظار إلى جرائمه . فإن إيقاظ المشاعر له أول الأسباب للانتصار عليه ..

\* \* \*

### ● الهدم الروحي :

يجتهد الاستعمار في صرف المسلمين عن دينهم بكل ما يتيح له من الوسائل ، وفي جعل حركات التحرر الناشطة في بلادهم مبتوطة العلاقة بالدين ، حتى تولد ميتة ، أو تحيى عقيمة لا ثمر لها ولا زهر . وما من نهضة في الأولين والآخرين إلا وها دعامة معنوية تقوم عليها وسناد روحي تتحرك به .

ولما كان عمل الدين في هذه الحالة ملء القلوب بالضيائير الحية ، وبناء الأخلاق على الفضيلة ، وصبغ الحياة بتقاليد جامدة ، ومعالم واضحة ، ورصن الصفوف على إحساس مشترك ودفعها إلى مصير واحد ، فإن الاستعمار استهدف إقصاء الدين عن آفاق البلاد الإسلامية كلها ، وتكوين أجيال غريبة عنه إن لم تكن كارهة له .. بل إن ذكر الإسلام أصبح محظوراً في المناسبات الجادة والشئون الهامة .

وقد يحوم البعض حوله ، ولكنه يوجل من التصريح به . كان الإسلام مجرم ارتكب ذنباً ثم فر من القضاء الذي حكم بعقوبته ، فهو لا يستطيع الظهور في المجتمعات . وربما تلوح له فرصة الظهور متذكرًا تحت اسم مستعار ، فيتحرك قليلاً هنا وهناك ، حتى إذا أحس انكشف أمره استخفى من الأنظار !!

يا عجباً !! لماذا يلقى الإسلام هذا الهوان كله ؟ والجواب عند الاستعمار الذي يجر خلفه ضعائين القرون الأولى ، وبوضع نصب عينيه لا تقوم للإسلام قائمة في بلاده : فهو حريص على خنقه في ميدان التربية ، والمعاملات ، والتشريع ، وسائل ألوان الحياة . . إنَه يطمئن إلى مجتمع واحد ، المجتمع الذي مات ضميره ، والذي تفسخت أخلاقه . في هذا المجتمع الذي غاصلت منه معانِي الفضل . واستغلاضت فيه غرائز الشر ، وزحفت فيه ثعابين الأثرة . . يستطيع الاستعمار أن يطمئن إلى يومه . .

فإذا جاء الإسلام ليمسح هذه الأقدار طلب منه - على عجل - أن يعود إلى وكره ليختفي عن الأعين . إنه اسم لا ينبغي أن يذكر ، وحقيقة لا يجوز أن تعيش . هكذا حكم الاستعمار . حتى قيض الله لنا فكرة «العروبة» عنواناً نستطيع تحته أن ندفع غواصي الموت . وقد هشّشنا للفكرة ورجونا من ورائها الخير .

وللعروبة المجردة مثل تعكر على الاستعمار مآربه . إن التعليم في ظل الاحتلال الأجنبي خلق أناساً تحركهم الشهوات وحدها ، أناساً فرغت عواطف اليقين من أفرادتهم فهوى هواء . فإذا جاءت إليهم العروبة ، فهل يعرفون أن العفة من خلائقها ؟ وأن تقديس العرض من شمائلها ، وأن المحافظة على الحرمين من صفاتها الباطنة والظاهرة .

إن أمثال العرب في الجاهلية تشهد بما كان لهم من غيرة على نسائهم . فالمثل القائل : «كل ذات صدار حالة» يعني أن العرب يجعلون في حكم الحالة كل من تلبس ثياب المرأة ، فما ينظرون إليها إلا نظرة الاحترام والعفة . ذلك أن الحالة بمنزلة الأم ، ويقول الشاعر : وأغضن طرق إن بدت لي جارق حتى يوارى جارق مشواها

ويقول الآخر :

ولَا أَلْقَى لَذِي الْوَدْعَاتِ سُوْطِي أَدَاعِبَهُ، وَرِبِّيْتَهُ أَرِيدَ!!

يعنى أنه لا يلاعب طفلاً مع أميه ، ابتغاء إثم بالأم نفسها . . فهل هذه الشوارع الغاصة بمتبعى العورات وبغاة الدنيا شوارع عربية؟ وهل هم عرب أولئك الذين ترى الواحد منهم يتآبظ ذراع متبرجة لعوب ، تسير في وضع يقول لكل ناظر : هيـت لـك .. ؟؟ والعرب الأقدمون كانوا أصحاب كرم غريب ، وإيثار رائع ، ونهوض بالحق على عض الزمن ، وشدة الحاجة .

واسمع قول عروة بن الورد :

وإـنـيـ اـمـرـؤـ عـافـيـ إـنـائـيـ شـرـكـةـ وـأـنـتـ اـمـرـؤـ عـافـيـ إـنـاءـكـ وـاحـدـ أـتـهـزـأـ مـنـيـ أـنـ سـمـتـ وـأـنـ تـرـىـ بـوـجـهـيـ شـحـوبـ الـحـقـ وـالـحـقـ جـاهـدـ أـفـرـقـ جـسـمـيـ فـيـ جـسـوـمـ كـثـيـرـةـ وـأـحـسـوـ قـرـاحـ الـمـاءـ وـالـمـاءـ الـبـارـدـ

أرأيت صورة الإنسان النبيل يؤثر غيره بالطعام ، ويستعيض برشحات الماء البارد يصفر بها وجهه ، وهو يأبى تضييع من نزلوا به ، وحسبه أنه فرق جسمه في جسم كثيرة .. احتفظ بهذه الصورة ثم سل نفسك : أمدن عربية هذه التي تراها مزدحمة بأصحاب الفضول من المال ، ومع ذلك فقلما تؤوى بيها ، أو تغدو محروماً؟؟

وما لنا نبحث عن الشهائل العربية المفقودة في بيوت مسخها الاستعمار وترك عليها طابع الحيوانية والتقطيع؟ إنك ترى الواحد من أولئك يقول : إنه عربي ، ولغة العرب لا تستقيم على فمه !! ومن تعاجيب الليالي أن أسمع المذيع مثلاً يقول : يا أخي المواطن « احنا بنعمل ايه في هذه الأيام ». وكان يستطيع أن يقول : ماذا نعمل في هذه الأيام؟

ولكنه حريص على تخليد لغة الرعاع ، والتنكر للغة الفصحى . وهى اللغة التى ترسل بها الإذاعات من جميع محطات العالم لسماعها على اختلاف ألسنتهم ، إذ يستحيل أن يخاطب المذيع قومه - في آية عاصمة - بلغة غير الفصحى . فهل من مظاهر الوفاء لعروبتنا أن نذيع نحن بلغة الرعاع ؟؟ الواقع أن الإسلام وحده هو الذى يخلد العروبة : لغة ، وأدبا ، وخلقا .

وأن التنكر لهذا الدين معناه القضاء الحقيقى على العروبة : في لغتها وأدبها وخلقها ، ولذلك يجب على الدعاة أن يستميتوا في إبراز هذا الاسم بقدر ما يستميت الاستعمار في إخفائه ، وأن يذهبوا عنه الوحشة التى صنعوا أعداؤه حوله ، حتى يصبح مألوفا في الآذان عبيا إلى القلوب . وإظهار هذا الاسم لا يكفى ، فما قيمة شكل لا جوهر له ؟ يجب على الدعاة أن يجمعوا الجماهير على تعاليمه ، وأن ينعشوا أنفسهم بروحه .

الضمير الدينى الخاشى لله ، الرحيم بخلقه . المحتفى بالواجبات ، النفور من الرذائل ، الشجاع في نصرة الحق ، المستعد للقاء الله ، المتأسى بصاحب الرسالة ، هذا الضمير يجب أن ندعمه ، بل نوجده في كل طائفة ، وأن نربط به إنجاز كل عمل ، ونجاح كل مشروع ، ومنع كل تفريط ، وصيانة كل حق . فالإسلام قبل كل شيء قلب كبير . قلب موصول بالله ، يبادر لرضاته ، ويتحقق حيث كان .

وهذا القلب لا يتكون من تلقاء نفسه ، ويستحيل أن يتكون بدهاهة وسط تيارات الشكوك والتجهيل التى تسلط عليه عمداً ليضطرب ويزيف . إنه يتكون بأغذية روحية منظمة تقدم له في برامج التعليم ، وفي عظام المساجد وفي صبغ البيئة بمعان معينة تساعد على احترام الفضيلة وإشاعتها ونحن أحوج ما نكون لإنشاء هذه الضمائر في الذراري المحدثة التى عريت عنها ، والطبقات الكثيفة التى مردت على العبث والاستخفاف بجميع القيم .



إنى أستغرب كيف نشتري آلة بأعلى الأسعار ثم نقف أمامها عاملًا لا يتقى الله فهى تخرب بين يديه على عجل . يقل إنتاجها لو قدر لها البقاء سليمة . . . إننا لو بذلنا شيئاً زهيداً لغرس التدين الحق في قلب هذا العامل لربحنا الكثير . أفلًا يبذل المسؤولون هذا الشيء الزهيد ولو على اعتباره نفقات صيانة للالة التي اشتريت ؟؟

إن من حق الله علينا ومن حق بلادنا علينا أن نرب الصغار والكبار على رعاية هذا الجانب الروحي الجليل . ويوم يتنددون باسم الإيمان لابتداء عمل ما . فسوف يتم على خير الوجه . إن الضمير الديني علاقة راشدة بالسماء ونواة مباركة في الأرض . وما أصدق قول الأستاذ «أحمد الزين» في وصفه :

هو صوت السماء في الأرض  
وشعاع تذوب تحت سناه  
هو سر يحار في كنهه الله  
مبلغ العلم أنه روح غير  
كل حى عليه منه رقيب  
حل حيث الأهواء تتزو إلى الإ  
جامحات أعيت على الناس كبحا  
ثم صاح الضمير فيها نذيرًا  
هو روح من الملائكة يسمى  
قد تولت بالأنبياء عصور  
حافظاً في الزمان ما خلفوه  
حاملاً من شرائع الخير كتبًا  
ليس يغفو من المهنات وإنها

ض وروح من اللطيف الخير  
خدع العيش من رباء وزور  
ب وتعينا به قوى التفكير  
باطن الشخص ظاهر التأثير  
حل من قلبه مكان الشعور  
ثم وتهفو إلى مهاوى الشرور  
رغم إنذارها بسوء المصير  
فأصاحت إلى صياغ النذير  
بسيل الرى لعالم نور  
وهو باق على توالى العصور  
قائماً في الصدور بالذكر  
قدست من صحائف وسطور  
نت ملح في اللوم والتعزير

ونحن ننشد هذا الشعر هنا تكريماً للأدب العالى ، وإلا فلا مجال لقول  
بعد أن نتذمّر قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : «ألا أن في الجسد

مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ،  
ألا وهي القلب ». والاستعمار يدرك أتم الإدراك ، أين يقع زمام  
الإنسان ؟ ومن يوليه وجهته ؟

ولذلك ركز هدمه الروحي على القلب المؤمن ، العارف بربه ، الراiken  
إلى غيه ، كما يُوجَد قوماً إذا رأيتم تعجبك أجسامهم ، وإذا بلوتهم في  
عهد أو أمانة أو عمل أدركت أنك تعامل مع قطيع دواب لا مع نفر من  
الناس . والحياة الروحية الصالحة لا مدد لها في أمتنا إلا من الإسلام ، دين  
الكثرة التي تزداد عنه بالختل ، وال默 ، والتي تحرم العيش في ظلاله خشية  
انفجار غضب الاستعمار ، وإتيانه على الأخضر واليابس .

ولك أن تتساءل : أكذلك الحال في أوروبا وأمريكا ؟ يقصى الدين  
جانباً ويسمح للحياة البعيدة عنه أن تتد وتسود ؟ وهك الجواب كما كتبه  
الأستاذ « محمد زكي عبدالقادر » بعد أن عاد من رحلة إلى أمريكا تحت  
عنوان « سلطة الكنيسة في أمريكا » قال فيه :

قد يظن الكثيرون أن أمريكا تحررت من سلطات الكنيسة .  
ولكن هذا الظن ليس صحيحاً ، فإن المنظمات الدينية والكنسية متعددة في  
مختلف الولايات . ومن التقاليد التي جرى العرف على الأخذ بها ألا يتولى  
منصب رئيس الولايات المتحدة أحد من الكاثوليك . وليس في الدستور  
والقوانين ما يحرم ذلك فإنه لا تفرق بين أحد وأحد فيما يتعلق بجنسه أو  
دينه ، ولكن التقليد بلغ من القوة حداً جعله أشبه ما يكون بنص  
الدستور .

والمنظمات الكاثوليكية أقوى نفوذاً من المنظمات البروتستانتية ، وإن كان  
أتباع الكنيسة البروتستانتية أوفر عدداً ، وذلك لأن الكاثوليكية أشد عناية  
بالمظاهر والرسوميات ، وأكثر التصاقاً بأتياها وتأثيراً في حياتهم من الكنيسة  
البروتستانتية . ويصعب على أي فرد في الولايات المتحدة أن ينتقد الكنيسة



الكاثوليكية ، فهي تتاحل لنفسها ما يشبه الحصانة .

وهي تتدخل - وكذلك تفعل الكنيسة البروتستانتية - في شؤون التشريع والتنظيم في كثير من الأحيان . وقد تدعى لإبداء رأيها - بصفة رسمية - في بعض التشريعات والقوانين سواء في الولاية أو الحكومة الاتحادية . وبين المرشحين الظاهرين لمنصب رئاسة الجمهورية السناتور كيندي . ويعترف الأهربيون بقدرته وكفايته . ويرى الكثيرون منهم أنه خير من يلي هذا المنصب ، ولكنهم يرتابون في إمكانه ترشيح نفسه ، ويرتابون كثيراً في نجاحه لو أنه رشح نفسه .. وذلك لأنه كاثوليكي .

وربما كانت وجهة النظر الأمريكية في هذا بعيدة عن الصلة بالدين<sup>(١)</sup> والمذهب في ذاته فهم يقولون : إن نجاحه - رئيس جمهورية الولايات المتحدة يعني أنه سيكون تحت سلطان البابا الكاثوليكي في روما . وهم ينفرون من هذا السلطان على أية صورة من الصور .

ويقولون أن نفوذ البابا على إيطاليا وأسبانيا خاصة واسع إلى حد كبير ، وهو موجود أيضاً في فرنسا ، وإن كان بصورة أقل وضوحاً . والكنائس في الولايات المتحدة ليست منظمات دينية فقط ، ولكنها تعنى أيضاً بالشئون التعليمية والاجتماعية ، وتتدخل أحياناً في الشئون السياسية . ويتولاها أشخاص ذوو كفاية وثقافة ، يعرفون أين يقفون وكيف يؤثرون عن طريق الدين فيه الكثير من أساليب الحياة .

ثم إنهم يديرون المدارس والمؤسسات التعليمية وينفذون إلى حياة العائلات . وربما كان لها أثر لهم هذا النفوذ أن فريقاً كبيراً من المهاجرين الأوائل تركوا بلادهم تحت ضغط الاضطهاد الديني . ومن ثم بدأوا حياتهم - ثم استمروا فيها - وهم أشد ما يكونون التصاقاً بالدين » .

(١) الواقع أن التعصب المذهبي وحده أساس هذا المسلك وما يذكر ليس إلا فعلاً لتغطية .

أقول : ويبدو أن ما يباح للأديان كلها يحظر على الإسلام وحده ، فلا يجوز أن يرتفع له علم ، ولا أن يكون لأهله نفوذ ، ولا لشرياعه هيمنة !!!

\* \* \*

وخطط الاستعمار في الكيد للإسلام وصرف الناس عنه ، وقطع الأواصر بين ضمائرهم وبواعثه ، وبين أعمالهم واسمها ، كثيرة محكمة . لقد استعان - بعد ما أخفى دولته الكبيرة - بالوطنيات كى يكون الارتباط بها أساس الأعمال الخاصة وال العامة .

والارتباط بهذه الوطنيات ، منها سما وقوى ، لا يصد نزعة شيوعية ولا فلسفة وجودية ولا تفكيراً مادياً ولا مذهباً منحرفاً . فإن هذه الوطنيات - بدلوها الوثني المسمى جلب من الخارج - لا تعنى إلا تقديس قطعة من الأرض والمغالاة بأهلها . ومن الممكن توفير هذا المدلول مع البعد عن الله ، والذهول عن شرياعه ! قد تقول : فهناك مواريث التاريخ واللغة وسائر التقاليد المبثوثة في حياة الأفراد والأسر ، وهذه لها أثراً عميقاً في استبقاء الناحية المعنوية وضيئه .

والجواب : أن الاستعمار احتاط للأمر حتى تندثر هذه النواحي كلها ، فلا يبقى هناك ما ووجه للإسلام أو يعلق القلوب به .. إنه هجوم على اللغة العربية بلغاته التي يتكلم بها ويعتز ، فجعل اللغة الدخيلة أعلى منزلة من الأصلية ، وجعل اجتياز الامتحانات بالتفوق فيها ضرورة ، وجعل الجودة فيها معياراً للترجيح المادى والأدبي في كل مجال . وبذلك تعرضت اللغة العربية للاضمحلال والهوان ، وسقط بذلك جزء من الكيان الروحى للأمة .

ثم جاء إلى التاريخ فأهال التراب على الحياة الإسلامية الماضية وشرع يشحون أذهان التلامذة بأحداث التاريخ الأوروبي والتاريخ المحلي للقطر الذي انفصل عن شجرة العروبة والإسلام . واكتفى بسرد نبذ طفيفة عن التاريخ الإسلامي الربح بعد ما صيغت في أسلوب يجعل تدريسها متاحاً لأى معلم ، ولو كان من اليهود ، لأنها ميّة لا روح فيها ، مشوهة لا تخدم فكرة ، ولا تثير خيراً .

ثم تتبع ما قد يوحى بالإسلام ، وقص أجنحته وفض جامعه ، لكنه يخشى أن يقع شيء ما يذكر الغافلين ، ويحيى الهمادين . خصوصاً بعد عودة اليقطة إلى العروبة الغافية . فهذا يصنع ؟ رأى أن يكاثر العرب في بلادهم بفئات أخرى من أهل الأرض ، إن لم يكف بنو جنسه لهذه المكاثرة .

جاء مثلاً إلى « عدن » وفيها من سكانها الأصلاء نحو سبعين ألف عربي . فاستقدم من « الهندوك » نحو ستين ألفاً إلى الآن . وهو ماض في سياسته ليصحو أبناء البلد فيروا أنفسهم قلة فيه . وبذلك ينخفض ميزانهم إلى الأبد . وهذه السياسة تجرب الآن في « البحرين » وفي « الكويت » . وقد جربت بنجاح في « سنغافورة » التي كانت كثرتها من المسلمين ، فأصبحت الآن من الصينيين والهندود وغيرهم .

والغريب أن المسلمين في الملايو كانوا لا ينقصون عن ٩٥٪ فأمسوا - في ظل الاحتلال الانجليزي - لا يزيدون الآن عن ٦٠٪ . ونحن نعلم أن « فرنسا » وطنت أكثر من مليون فرنسي ويهودي في الجزائر ، كذلك تصنع أغلب الدول الاستعمارية في الأقطار التي نكبت بها .

والغرض ؟ أن تحول البقاع الحساسة في البلاد الإسلامية - بعد هذه الهجرات - إلى إسرائيل أخرى . . ينحسم منها عرق الإسلام انحساماً لا يؤذن بعودة . وقبل ذلك ؟ إحداث بلبلة فكرية وروحية شاملة بحيث تختبئ أصوات المسلمين في حلقهم فلا يجرؤ أحد على النداء بوحدة عاطفية ، ولا خلقية . وقد حاول الانجليز إنجاح هذه التجربة في العراق من أربعين سنة . فاستقدموا جيشاً من الموظفين الهنود ، وهبئوا مستعمرات لإقامة الألف من الأسر الهندوسية . وضنوا بأرض العراق على أهله وأخذت مشروعاتهم تظهر على شواطئ دجلة والفرات . .

ولولا أن الشعب العراقي انتفض في ثورة جامحة قضت على المشروع وواضعيه لكان الآن العراقيون قلة أو مساوين في العدد للمهاجرين الذين نقلتهم سلطات الاحتلال ، وفي التنديد بهذه المحاولة الآثمة يقول « الرصافي » من قصيدة له :

لنا ملك وليس له رعايا وملكة وليس لها جنود !

أتغدو الهند خيراً من بلادي وخيراً من بني قومي الهند ؟  
أما والله لو كنا قروداً لما رضيت بعيشتنا القرود ؟

المحور الذي تدور عليه سياسة الاستعمار فصل الأمة عن قواها الروحية وإبعادها عن منابع الإيمان وتوجيهات اليقين ، والاجتهد في خلق ناس قلوبهم هواء ، وأفئدتهم خلاء ، لا يجمعهم رباط ، ولا توحدهم غاية . وأدلى الوسائل إلى ذلك تفتيت الأمة ، وتکثير أهواءها . فإن لم توجد فيها قلة يمكن أن تعتبر « كمسار جحا » وتعجز رب الدار عن حرية التصرف فيها ، وجب استجلاب الغرباء .



من كل ناحية . ليطالبوا بعقيدة غير العقيدة ، ومجتمع غير المجتمع وتاريخ غير التاريخ ، ومصلحة غير المصلحة .

وهكذا يكره المسلمون على ترك دينهم ، ويضطرون إلى صرف الفكرة عنه ، إذا نادوا باستقلال !! والاستعمار هو الكاسب على أية حال . . . من المستحيل أن ينهض المسلمون ، بعيداً عن قواعد دينهم ، أو أن ينهض بناوئهم الخلقي والثقافي والاجتماعي مع التوجه لكتاب الله وسنة رسوله .

إن الاستعمار أفهم بعض المغفلين أن من المستطاع فصل الدين عن كل شيء في الحياة العامة والخاصة . لينطلق كل شيء متحرراً من الدين ، أى من الإسلام وحده . ولنبي الدين - بعد أن انفصل عن كل شيء - في خبر «كان» وذكريات «مضت» ، وخرافات انقضت . . . !!! ونحن نرى ضرورة «مد الاعتبار» إلى هذا الدين الذي أهانه الغزاة وجردوه من كل فضل . ونسبوا إليه كل عيب ، وأطلقوا المسعورين ينبحون قوافله كلما بدت لها حركة .

لماذا يطلب منا - نحن المسلمين - أن تحيا أرواحنا بعيدة عن دفء الإيمان الذي انتهينا إليه ؟ إن الذين يطفئون شموعنا سيبقون معنا في ظلام لأنه ليس لديهم نور . أما الزعم بأن الإسلام ، لا يصلح للعصر ، فهو زعم سخيف متن . صحيح أنه لا يصلح للحياة مع الاستعمار ، ولا يقبل أبىته أن يجاوره في دار . أما صلاحيته للحياة المطلقة المشرقة فهو ينبوع صفوها ونورها . ولا بأس أن ننقل هنا كلمات حسنة للأستاذ «محى الدين نصار» من مجلة «العلوم والسياسة» لها بموضوعنا كبير اتصال :

## ● الدين :

اتفق علماء المقابلة بين الأديان على تأصل العقيدة الدينية في طبائع الإنسان من أقدم أزمنة التاريخ . وترجع أهمية الدين - من حيث هو للوحدة - إلى تأثيره في تكوين الأمم وتمييزه ببعضها عن بعض فهو يولد نوعاً من الوحدة في شعور الأفراد الذين يتبعون إليه . ويثير في نفوسهم بعض العواطف والنزاعات التي تؤثر في أعمالهم تأثيراً شديداً .

فالدين من هذه الوجهة أهم الروابط الاجتماعية التي تربط الأفراد بعضهم ببعض وتأثير بذلك في سير السياسة والتاريخ . ويكتفى للدلالة على أن مكانة الدين مازالت قائمة في القرن العشرين ، نشأة دولتي « إسرائيل » و« باكستان » . الأولى على أساس اشتراك اليهود في الديانة اليهودية واللغة العبرية والأعمال المشتركة . . . إلخ . والثانية على أساس الإسلام والحضارة الإسلامية . . . إلخ . والإسلام هو الدين الذي يوحد العرب ويجمع شملهم لأنه دين الكثرة منهم .

والإسلام دين عقلٍ . . . وهو قانون للفرد والمجتمع والعلاقات المحلية والدولية على السواء . وهو دين ديمقراطي ، دين المساواة الكاملة بين البشر باعتبارهم من خلق الله ، والإسلام في أساسه جملة من المعتقدات التي تدور حول مبدأ التوحيد . وهو دين مرن . ومتطور ، ولا يتعارض مع المدنية والحضارة . بل إنه نفسه خلق للعرب مدنية وحضارة ، وهو كما قالت نجلاء عزالدين : « ليس قوة تعمل على الوحدة باعتباره ديناً فحسب ، بل باعتباره منهجاً منفصلاً للحياة الكاملة أيضاً » .

ولقد عقد الباحثة الأمريكي « هوكنج » أستاذ الفلسفة بجامعة هارفارد ، فصلاً مستفيضاً عن « مصير الثقافة الإسلامية » في كتابه « روح السياسة العالمية » قال فيه : « إن سبيل تقدم الدول الإسلامية ليس في اتخاذ الأساليب المفترضة التي تدعى أن الدين ليس له أن يقول شيئاً عن حياة الفرد اليومية أو يتحدث عن القانون والنظم السياسية ، وإنما يجب أن



يجد المرأة في الدين مصدراً للنمو والتقدم».

قال: «وأحياناً يتساءل البعض عما إذا كان نظام الإسلام يستطيع توليد أفكار جديدة ، وإصدار أحكام مستقلة تتفق وما تتطلبه الحياة العصرية»؟؟ والجواب على هذه المسألة هو أن في نظام الإسلام كل استعداد داخلي للنمو ، وأما من حيث قابليته للتطور فهو يفضل كثيراً من النظم والشرائع المأثلة .

والصعوبة لا تنشأ من انعدام وسائل النمو والنهضة في الشرع الإسلامي ، وإنما في انعدام الميل إلى استخدامه . . . هكذا قال البخاثة الحصيف !! ولست أريد أن أقف لتحليل هذا العزوف ، وحسبى أن أذكر قوله: « . . . وإن أشعر أنني على حق حين أقرر أن الشريعة الإسلامية تحتوى بوفرة على جميع المبادئ الالزامية للنهوض . . . ».

ذلك ، وفي الإسلام قال «برناردو»: «لا يمضى مائة عام حتى تكون أوروبا - ولا سيما إنجلترا - قد أيقنت بملاءمة الإسلام للحضارة الصحيحة» . والإسلام ، كما قال «فاليو دوردسن»: «دين إنسان طبيعي اقتصادي أدبي ، ولا أكاد أذكر شيئاً من قوانيننا الوضعية إلا وجدته مشروعاً فيه» .

والإسلام - كما يقول الأستاذ «العقاد» - يمكن تلخيصه في كلمة واحدة هي: «الحق» وهو بذلك يكون الدين الحق . . إنه دين شامل - وشموله هذا - هو الذي حقق له ما لم يتحقق لعقيدة سواء من تحويل الأمم العريقة إلى الإيمان به عن طوعية و اختيار . وبالنسبة للحرفيات نجد أن ثورات العالم المدنية والدينية لم تعلن حقوقاً عامة للإنسان قبل ثورة الإسلام في القرن السادس للميلاد .

وعند الأستاذ «جب» أن الإسلام ليس مجرد نظام من العقائد

والعبادات . إنه أعظم من ذلك كثيراً ، إنه مدنية كاملة . ولو بحثنا عن لفظ مقابل له لقلنا : العالم المسيحي ولم تقل المسيحية . وعناصر الإسلام الثلاثة التي لا انفصال لها في سياسته وجماعته هي : المساواة ، والمسؤولية الفردية ، وقيام الحكم على الشورى وعلى دستور معلوم من المحدود والتابعات . ولا مصدر للسلطة العامة في الإسلام غير الأمة . ولا مرجع للمسؤولية العامة غير الأمة ، فهى التي تدين حكامها وتبت في مصائرهم .

والإسلام ، كما قال الدكتور « جوستاف لزبورن » - محدثاً من تخرصات المفرقين - : « إنه يوفق كثيراً من علماء المؤلفين المشهورين عندنا إلى فهمه . ولذلك يجب علينا أن نتربى قبل أن نجارى أولئك الذين لم يقدروا الإسلام حق قدره ، وأن نحاول أن نتبين أهميته بالنسبة للوحدة العربية » .

لقد اشترك الإسلام - بل انفرد - كقوة خالقة في تكوين الأمة العربية ، وكانت أول مساهمة له في تأمين الحياة العربية في إطار من الإخاء داخل المجتمع الإسلامي . وترجع حركة التعرية الواسعة بين شتى الشعوب إلى انتشار الإسلام . وعند « محمد إقبال » أن الإسلام بالنسبة للظروف التي ظهر فيها كانت هبته العظيمة للعرب تتمثل في خلق مجتمع وإنشاء دولة .

والعلاقة بين العرب والإسلام علاقة فريدة . فالإسلام دين عربي . . . إذ نزل القرآن الكريم بالعربية . وكان الرسول صلى الله عليه وسلم رجلاً عربياً من قريش . وتنظر القومية العربية إلى الإسلام كإرث قومي مشترك على الأقل بين كل أبنائها .

قال : ولا يوجد تعارض أبىته بين القومية العربية والإسلام ، فالإسلام دين العرب وأساس وحدتهم . بل إنه - باسمه - فتحت البلاد الأخرى ، وانتشرت اللغة العربية . والقومية العربية في حاجة إلى دين الإسلام لكي تكشف عن أصلها ، ومصادر قوتها .



والخلاصة أنه لابد أن يرجع الإسلام والقرآن في خلق الأمة العربية والدول العربية ، وقد حمل الإسلام العرب شوطاً تجاه التقدم نحو وعي عربي . وفي هذا يقول الدكتور «أديب منصور» : «بالإسلام تكونت ذات عربية معروفة في التاريخ ، هذه الذات الفذة التي كونها الإسلام فتحت الفتوح ومصرت الأمسار وحكمت الأمم بضعة قرون» .

وفي هذا تقول الدكتورة «نجلاء عز الدين» : «والإسلام يوحد العرب عاطفياً ويربطهم بوحدة المثل العليا ، وقد كان الإسلام وما زال في قلوب الكثيرين من العرب إلى اليوم يقوم مقام القومية» . ويعترض البعض على اعتبار الإسلام من عوامل الوحدة بين العرب نظراً لوجود أقلية غير إسلامية ساهمت بتصنيف كبير في إحياء القومية العربية ، وبعثها ، وفي نشر حضارة العرب في أوروبا .

ويمتنا من هذه الأقليات العربية المسيحيين ، وهؤلاء يقف منهم الإسلام موقفه من الذميين عموماً يرعاهم ولا يفرق بينهم وبين المسلمين في الحقوق أو الواجبات ، بل إن المسيحيين الشرقيين نالوا من الحرية والعدالة في ظل الإسلام أكثر مما نالوا في ظل المسيحية الغربية .

أما ما حدث بين المسلمين والمسيحيين من حروب صليبية فإن ذلك لم يكن على أساس ديني خالص ، بل اكتنفته مطامع أوروبية سيئة . وإنما حدث الغزو الصليبي بداعي الاستعمار ، ولم يكن ذلك دفاعاً عن الأرض المقدسة في «فلسطين» كما يقولون ، بل كان دفاعاً عن المصالح الاستعمارية للغزاة الفاتحين » .

\* \* \*

## ● الهدم التاريخي :

وعلى الداعية المسلم أن يعرف عظمة النعمة التي أفاءها الإسلام على

العالم أجمع عندما أشراق نوره واكتمل ظهوره . إن الأغلال التي فكها عن العقول ، والأصار التي وضعها عن الكواهيل ، والأفاق التي افتحتها لنشدان الكمال ، والقوى التي حركها لإحياء الحضارات ، إن هذه كلها بعض آثار الإسلام في الأرض .

ولولا أن هذا الدين نجح في تبليغ رسالته لعادت الإنسانية إلى الوراء متقهقرة ما تقف حتى تبلغ العصر الحجري . . ذلك أن الفساد كان قد عزم البر والبحر . فالليل المضروب على العبيد في الشرق والغرب لا يؤذن بفجر . والجبارية الذين سخروا الدين لماربهم لا يجرؤ على اعترافهم أحد . والصادمة المطبقة على الأفكار والأرواح لا يخرج من سجنها بائس . .

لولا هذا الإسلام لظللت أوروبا على نتها المادي والأدبي ، تبعد بالنجاسة ، وتقترب إلى الله باحتقار العقل وذبح المفكرين . ولقد ظل الأوروبيون يمدونون الإسلام أقبح المقت ، ويعذبون الله ورسوله بأشد الكلم ، وظل الإسلام يقاوم تعصبهم على مر القرون ، حتى أفلح آخر الأمر فأنعدم أشعاعه إلى العيون الكارهة لها . وبدأ عصر النهضة في أوروبا ، نعم بدأ عصر النهضة ، وتحركت الأحجار بعد بضعة عشر قرناً من موتها في شمال أوروبا وجنوبها وشرقها وغربها .

وكان الفضل لنا نحن ، لأبائنا الكبار ، لأساتذة الدنيا في أعصار لم تعرف الدنيا غيرهم ، يومض بشعاع ، ويتألق بنور . . وكان ينبغي أن يعرف الأوروبيون لنا هذه الملة ، وينسبوها للعرب وللمسلمين أصحابها الأصلاء ، ولكن الجحود غلبهم ، والتعصب استبد بهم ، فإذا النهضة التي اشتعلت في غرب أوروبا وسميت بعصر الإحياء ، تنسب إلى جهود علماء القسطنطينية<sup>(١)</sup> وهجرتهم أمام الفتح التركي . وهكذا نال علماء (١) في كتابنا «كافح دين» بعض الشواهد الناطقة بأن العرب وحدهم كانوا السبب الأول والأخير في عصر الاحياء منها أنكرت الكنيسة .

القسطنطينية وما حورها فخراً لم يحلموا به ولم يفكروا فيه يوماً !!!.

واستمرت سياسة<sup>(١)</sup> المحدود والكذب في مجراها المرسوم ، فإذا هي لا تجحد الفضل فحسب بل ترمي العقل الإسلامي بكل نقىصة وتهمه بكل وصمة ، وتلح في وصف العرب وال المسلمين بأنهم ما كانوا يوماً ما حملة علم ، ولا خدمة فكر . !!! ويفضي التعصب الخسيس في طريقه ، ليحييك مؤامرة بين المبشرين والمستشرقين تستهدف خلق جيل من المسلمين المهزومين يفهم أن آباءه لم يحسنوا لحظة ، لا إلى أنفسهم ولا إلى الناس .

وأن الإسلام كان ديناً همه التدمير لا البناء ، والحمدود لا التجديد . وأنه إذا كان هنالك في تراثه ما يشير إلى المعية وروعه فهو مسروق أو منقول عن الإغريق وغيرهم . ولو لا نفر من المنصفين استحى من فعال قومه لطممت الحقيقة ، وذهب فضلنا مع الريح . ولكن ما يصنع هذا النفر مع الكثرة التي تريد إقناع نفسها وإقناعنا معها بأننا لم نكن يوماً ما شيئاً مذكورة ، ولن تكون - وكذلك يأملون - ???

والدكتور « فيليب خوري حتى » يروى في كتابه « تاريخ العرب » هذه النغمة التي يتواصى المستشرقون بإذاعتها وإشاعتها . فهو يؤكد في أكثر من موضع أن المسلمين لم تكن لهم حضارة خاصة ، ولا ينبغي أن يذكروا بتراث من نسج أفكارهم وعمل مواهبيهم . إنهم عالة على الأمم التي غلبوها ، وجسر مؤقت عبرت عليه مدنیات الأقدمين واسمع إليه يقول عن مظاهر الحياة العقلية في عهد الأمورين : « لم يحمل الغزاوة من الصحراء معهم إلى البلاد المفتوحة تراثاً ثقافياً ولا تقاليد علمية ، ولقد جلسوا في كل من الشام ومصر والعراق وفارس مجلس التلاميذ عند أقدام الشعوب التي أخضعواها ، والله ما كان أنهم من تلاميذ في طلب العلم ... » .

وهو قبل ذلك يتحدث عما يسمى بـ « الحضارة العربية » !! فيزعم أن العرب لم يستولوا فقط على مساحات شاسعة من الأرض حين أتوا فتح

(١) نفس المصدر .

مصر وفارس وغيرهما ، بل أصبحت في حوزتهم أقدم مراكز الحضارة في العالم كله ، ووضعوا أيديهم على ما احتوته هذه الحضارات من تقاليد عريقة ترجع إلى اليونان والرومان والفراعنة وبابل وآشور .. إلخ .

ثم يقول : « لم يكن لدى العرب الأصليين أى شيء يعلمنوه للآخرين ، وكان أمامهم كل شيء ليتعلمواه ، والله ما كان أشدهم فهما ! إن أولئك العرب المسلمين بما فطروا عليه من رغبة شديدة في العلم و بما انطوت عليه جوانحهم من قوى كامنة لم تثبتا من قبل ، قد بدأوا الآن بفضل تعاونهم مع رعاياهم وبفضل مساعدة أولئك لهم يهضمون ويكيفون وينبئون تراثهم العقلي والفنى . »

ثم يقول : وعلى ذلك فما نسميه بـ « الحضارة العربية » لم تكن عربية لا من حيث أصلها ومقوماتها الأساسية ولا من حيث مظاهرها الجنسية الهامة ، وإن الإضافة العربية الخالصة فيها ربما كانت في الميادين اللغوية ، وإلى حد ما في الميادين الدينية ، وطوال عصور الخلافة كان أهل الشام وفارس ومصر وغيرها ، مسلمين كانوا أم مسيحيين أم يهودا ، هم حملة شعلة الثقافة والعلم كما كان شأن اليونان المهزمين في علاقتهم مع الرومان المنتصرين تماماً » .

ويعنى هذا المستشرق في شططه الغريب ، وكأنما هو يؤدى وظيفة مرسومة لا بحثا علميا ، فيتحدث عن أيام العباسين قائلا : « إن الذي جعلها زاهية في تاريخ العالم أجمع هو تلك اليقظة الفكرية الهائلة التي شاهدها تاريخ الإسلام ، والتي تعتبر أهم فترات تاريخ الفكر والثقافة في العلم .. » .

قال : « ويرجع السبب في هذه اليقظة - إلى حد كبير - إلى التأثير الأجنبي ، ذلك التأثير الذي يقوم في بعض أجزائه على عناصر هندية وفارسية وسورية ، ولكنه في حملته يعتمد على الإغريق ، وكانت الترجمة



محور هذا النشاط . قال : « وإن المسلم العربي - بما حمل معه من الصحراء من إحساس حاد ، وشغف عقلي ، ونهم للعلم ، وقوى كامنة - كما درسنا سابقا - سرعان ما أصبح الوارث المتتفع من هذه الشعوب . وهي شعوب أكثر وأقدم ثقافة من الذين غزوها ، وإن كان هؤلاء الغزاة قد بدأوا من عندهم بجزء قليل من العلم والفلسفة ، والأدب ... ». جزء قليل !! إن هذا اعتراف ، ما كان له من داع !! ، وليست فيه دلالة على إنصاف .

ومع ذلك فلنقبله من الدكتور « فيليب حتى » ثم لنسمع إلى ما أردفه به من عبارات . قال : « لم تمض عشرات من السنين حتى اهتمم علماء العرب ما أنفق اليونان قرونا في توضيحه . على أننا يجب أن نذكر أن الإسلام في أخذه بظاهر الثقافتين اليونانية والفارسية فقد طابعه الأصلي الذي كان يشف عن روح الصحراء ويحمل طابع القومية العربية » .

\* \* \*

ومن السهل أن نوجز مآرب الكاتب في هذه الخلاصات :

- ١ - لم يحمل العرب معهم حضارة يعلمونها للناس عندما خرجوا من جزيرتهم يشرون الإسلام .
- ٢ - إذا كانت هناك نهضة اقتربت بانتشار الإسلام فهي وليدة الازدواج الذي تم بين خصائص الجنس العربي ومواريث الأمم المغلوبة على أمرها .
- ٣ - أن الشعوب المتخلفة عن الانهيار الحربي للروماني والفرس كانت أرقى من العرب الفاتحين ، وأرفع مستوى من المسلمين المتصرفين .

ولذلك فقد قامت بوظيفة الأستاذ لمن قهرها ، وقام العرب بدور التلميذ . ويوسفنا أن نذكر نحن بإيجاز : أن هذه النتائج المستخلصة من كتابات ذلك المستشرق وكتابات أمثاله الحاقدين على الإسلام ، لا أساس لها من الصحة ولا سند لها من العلم ولا أثارة فيها لوفاء . بل إنها لون من الهمد المتعمد لتاريخ أمة أسدت إلى العالم أعظم الفضل ، وطوقت عنقه بصنيع يجب أن يحمد لا أن يغبط .

١ - فأما أن العرب لم يحملوا معهم حضارة تعلم الناس ، فهذا من أبين الغلط ، فإن القرآن الذي صنع العرب صناعة جديدة ، وكون منهم خير أمة أخرجت للناس ، تضمن من بواعث الازدهار الفكري والنفسى ، وأصول الحقوق الخاصة وال العامة ، ما جعل العالم ينتقل به من طور إلى طور . إن هذا القرآن ليس كتابا من تلك الكتب التي تحمل نعوت القدسية ، فإذا أجلت النظر في صحائفها طويتها على عجل احتراما لعقلك وخلقك ، كلا إنه كتاب يستثير أقصى ما في العقل الإنساني من طاقة ، ويهز آخر ما في الضمير الإنساني من شعور .

وهو يخلق جو البحث والتفكير خلقاً ويدفع بقوة إلى النظر والتدبر . ثم إنه تضمن من الشرائع الاجتماعية ، والتوجيهات الإنسانية ، ما لم يكن للدنيا عهد به . والرسول العربي الخاتم لجميع الأنبياء كان بالنسبة إلى العرب كالغيث الهاطل على أرض موات لم تلبث به إلا قليلا حتى تحولت إلى واد مرع ، حاصل بصنوف الشمر .

وعندما فصل العرب عن حدودهم ، وساحوا في أرض الله يبلغون رسالته ، كانوا يحملون مبادئ أرقى ألف مرة من المبادئ التي حملتها ثورات العالم الحديث . فالزعم بأنهم لم يحملوا للعالم حضارة ، ولا تقاليد علمية ، ولا توجيهات ثقافية إنما هو زعم فارغ .

ربما صح أنهم لم يحملوا للعالم طرازاً جديداً في فن البناء ، أو الغناء ، أو فن البحث الملتوي عن حقيقة ما سبق أن قال الإسلام فيها كلمته الخامسة . فهل هذا يعيب الإسلام ، ويضم أمته بأنها لم تحمل للناس حضارة . . . هل شعل الحق والعدل والبر التي نقلها العرب للعالمين لا تسمى حضارة ، ولا تستحق أن تذكر بأنها شيء قدّمه المسلمون للناس ؟؟

٢ - يزعم الأستاذ « فيليب حتى » أن خصائص العرب - لا مبادئ



الإسلام - هي التي كونت ما يسمى نهضة إسلامية .

وتقديمة لهذا الزعم ، وحتى يروج له بين الأغوار ، استعرض تاريخ العرب في الجاهلية ثم اكتشف في استعراضه أن هذه الجزيرة كانت مشحونة بالرجال وأنها طالما ضاقت بأهلها ، واضطربتهم إلى الهجرة منها ، وأن انطلاقه الإسلام العظيمة ، ليست إلا تكراراً لهجرات سبقت ، نزح فيها العرب - لظروف اقتصادية - إلى الأقطار المجاورة . . . . .

ومعنى هذا أن الفتح الإسلامي ، هو هجرة عربية بحثة ، تحركت فيها مواهب جنس ، وخصائص أمة بقيادة زعيم قومي هو « محمد » صلى الله عليه وسلم وخلفاء ناشطون ، هم حكام الإسلام . وهذا الكلام من أسفخ ما قرأت في حياق ، ومن أتفه ما يذكر في ميادين البحث العلمي . تصور رجلاً يقول لك : أتحسب أن النهار بدأ صباح اليوم ؟ لقد طلع نهار آخر في منتصف ليل أمس ، وإن كان الناس لا يشعرون ! ! ! !

الامتداد الإسلامي الطويل العريض الذي غمر الكون بنهار من المعرفة الساطعة لم تعرف الحياة في غابرها وحاضرها شرقاً مثله . هذا الامتداد ، نوع من الهجرة العربية ، سبق لهذا الجنس أن قام بتشيل لها ، وإن كان الناس لا يشعرون . . . . . أما القرآن وهدير آياته الذي حطم الخرافات .

أما الرسول العملاق الذي أحيى بالوحى أمة من العدم . وشق بها ما اكتنف الأجيال من ظلم . فهذا أو ذاك شيء لا ينبغي أن يذكر . إن العرب قبل الإسلام ما كانوا شيئاً . ومن غير الإسلام ما كانوا شيئاً . ولو حدث أنهم انطلقوا إلى الناس مجرددين من هذا الدين ما كانوا للقائهم بشعوب الأرض أدنى أثر .

فإن إجتماع الأصفار لا يكون عدداً صحيحاً ولا مكسوراً . . . الواقع



- كما قلنا - إن الإسلام وحده ، هو الذي علم العرب من جهل ، ونقلهم من الظلام إلى النور ، وزودهم بقدرة روحية وفكريّة جعلت انقضاضهم على الأقطار الهامنة كانقضاض الشهب على الهشيم اليابس .

والواقع - كما قلنا - إن الإسلام بأصوله السماوية الراسدة - هو الذي قام بأوسع نقلة في مدارج الرقى البشرى عندما حول العرب الأميين إلى رجال فكر ، وأئمة هدى . وعندما جعلهم يتصلون بالعالم اتصال المعلم الوعى بالتلامذة الهميل . وعندما فتح أذهانهم وأمكنتهم من تناول التراث الفكري للعالم تناول الناقد البصير يمحو منه ويثبت ، ويصوب منه وينخطئ .

أجل .. لقد نظر العرب في كتب الأقدمين نظرة الأستاذ إلى كراسات الطلاب التي تتضمن من الحقائق ما يقره ، ومن الجهالات ما ينكره .. وكانت هذه المكانة العقلية قد أصبحت لهم بفضل الإسلام وحده ، لا بفضل شيء آخر مدعى أو موهوم . وإذا كانت هناك آثار للحضارات القديمة ، أو لأفكار الإغريق ، والفرس في التراث الإسلامي ، فههى آثار تشنن معالم الوحى ، وتحب أن تماز لتنتحى لا ليفخر بها ..

٣ - ونجيء إلى ثالثة الأثافي في مزاعم الأستاذ « فيليب حتى » وهو أن الشعوب الشرقية والغربية حول المسلمين كانت أرفع منهم قدرًا ، وأرسطى قدمًا وأعلى مستوى !!

وأنها - بمواريثها القديمة - أرجح كفة من العرب الفاتحين .. والحقيقة أن الشعوب الأوروبية والأفريقية والآسيوية كانت إلى ثلاثة قرون تقريباً أنزل رتبة من الأمة الإسلامية في كل شأن مادى وأدبى . وأنها كانت فريسة لحملة من جراثيم الجهل والتعصب والجمود ، تزرى بقدرها أشد الزراية . ولا ندرى كيف أن المسلمين الفاتحين تتلمذوا على شعوب جاءوا إليها ليفكروا عنها أغلال التقليد ، وغشاوات العمى ؟

لقد كانت روما ، وبيزنطة ، والقاهرة ، ودمشق ، والمدائن ، وسائر العواصم . التي طرق الإسلام أبوابها تعيش في سجن من الآراء الدينية الضيقة ، بعضها وثنى ، والأخر قريب منه ، فكيف يظن أن أهلها كانوا أفضل من المسلمين يومئذ؟؟ نعم إن العرب ترجموا كتب الأولين من يونان ، وفرس ، لا ننكر ذلك ، وطلبوها من مطانها البعيدة ..

بيد أن من الإنصاف أن نتساءل : ماذا كانت أحوال البلاد التي استقدمت منها هذه الكتب؟ لقد عبرت دهراً ، وهي لا تعنى منها شيئاً . ومضت بعد ذلك أعصار عليها وهي لا تعلم عنها شيئاً . لقد كانت في نوم عميق . فهل النهم العلمي الذي خلقه الإسلام في نفوس العرب وأغراهم بالاطلاع على كل شيء سواء احتاجوا إليه أم استغتوا عنه ، هل هذا النهم البالغ ، وتلك الحرية الغربية يبعثان الفكر التزية على اتهام العرب بأنهم تسولوا العلم من أمم كانت أذكى منهم وأقدر ..؟

فأين كان ذكاًؤها من قبل ومن بعد ، وهي لم تذق طعم المعرفة إلا بعد ما تلذذت علينا؟ إن الأحقاد منها كلحت لا تستطيع تغطية الحقائق الكبيرة . والحضارة التي تبعت انتشار الإسلام في الأرض كانت من النساء والازدهار بحيث تعجز المكابرین وتكرههم على الإقرار بفضلها . ذلك إلى أن تأخر البلاد التي لم تعتنق الإسلام ، وتختلفها بعيداً في شتى الميادين يجعل مدنية الإسلام أكثر بروزاً وأشد تألفاً !!

ولو أننا رجعنا إلى الوراء قرولاً لا تتجاوز أصابع اليد لرأينا من معلم الحضارة الإسلامية ومظاهر التأخر الغربي ما يدعو إلى العجب . كان المسلمون أنظف أبداً وأنضر أفكاراً ، وأرق قلوباً ، وأرقى آذاناً ، وأوسع عمراناً ، وأضخم غنى ، وأشد قوة من أقطار الغرب كلها .. وكانت عواصم الإسلام ملأى بالحمامات والمستشفيات والمدارس والجامعات والمصانع والمتاجر على حين أن عواصم الغرب كانت محرومة من أغلب هذه المؤسسات .

وكان المسلمون آية ناطقة بالتسامح الديني ، والمرونة العقلية على حين أن أقطار الغرب كانت مبللة الثرى أبداً بضحايا القتال الديني ، والحرية العقلية . ويظهر أن عدداً من رجالات الغرب رأى أن جحد ما للإسلام من أيد على العالم شيء غير مستطاع أو عمل غير صالح ، فسلك طريقاً أخرى هي أن يعترف لل المسلمين بفضل جزئي محدود ، ويواجه ما قدموه للعالم من مدنية وارتقاء . ثم ينسب جرثومته إلى اليونان الأقدمين ..

ومعنى هذا أن العرب نقلوا تراث الفلسفات الإغريقية الأولى وأنهم أضافوا إليها من عندهم أشياء ذات بال . وأنهم بذلك يستحقون الحمد على ما نقلوه ، وما أضافوه . إذ لو لا تلك الجهد ما بدأ عصر النهضة ، ولا أبصر العالم الحديث بكنوز الإغريق الأولين ولا قامت هذه المدنية العظيمة التي يعيش الناس الآن في ظلها .

\* \* \*

وهذا الكلام - في رأينا - لا يجدى فتيلاً ، ولا يرضينا كثيراً ولا قليلاً . والحق عندنا أن النهضة العقلية التي صنعتها الإسلام مستقلة المنبع والوجهة . وأن التفكير الإسلامي المستقى من إيحاءات القرآن والسنّة بعيد كل البعد عن منازع الفلسفات الإغريقية على اختلافها . وأنه إذا كان لأفكار اليونان من أثر في ثقافتنا نحن ، فذلك الأثر هو أنها اعوجت بالعقل الإسلامي وضللت سعيه .

ونزيد على ذلك أن الحضارة الحديثة وكشوفها المادية وأساليبها العلمية لم تتقدم خطوة إلى الأمام إلا بعد أن نبذت فلسفة الإغريق . ومنطق أرسطو . واعتمدت على الملاحظة والتجربة والاستقراء . وهي أصول في التفكير الإنساني لا يعوزك أن تلمحها في القرآن الكريم . وهو الكتاب الأول والأخير الذي أهاب بالإنسان أن ينظر في الكون وأن يبني معارفه على الحقائق لا على الظنون .

والإيحاءات الإسلامية الخالصة التي هي بنت حضارتنا . وهي التي كذلك أسدت للغربيين أقباساً من العلم نهضوا به وتحسّسوا مستقبليهم عليه . والإعزاز العجيب للعقل الإنساني وحرية الفكر هو الذي أغري أسلافنا الأوائل بغربالة التراث الإنساني كله ، دون شعور بحاجة ديني أو قيد روحي .

وهو الذي دفعهم إلى الإغراق في هذه المذاهب والبحوث ، رسول لبعضهم أن يعتنق هذا الرأي أو ذاك من آراء الأقدمين ، ويفسر على ضوئه بعض أحكام الدين . وقد كان المسلمون يصنعون ذلك بينما كانت نوافذ الفكر الإنساني مغلقة بألف مزلاج في أوروبا ، فلو حاول رجل حر التطلع من خلال القضبان إلى آفاق الفكر الربح فإن جزاءه ضرب العنق ، باسم الكهنوت الحاكم بأمره يومذاك .

فلما انتشرت الحضارة الإسلامية ، وتسربت مع الزمن إلى أقطار الغرب . ولما بدأ عصر الإحياء من آثار إحيائنا نحن للعقل والفكر في القرون الوسطى . . . جاء من يقول : إن العرب لا فضل لهم أبداً في شيء . ثم خفف بعضهم من غلوائه فقال : بل لهم فضل النقل والتجديد ، نقلوا تراث اليونان وشرحوه !!

كأن أوروبا وأمريكا نهضتا اليوم بفلسفة اليونان من ثلاثين قرناً . لله ما أسوأ الكذب .. وما أحسن الجحود !! إن المحققين المنصفين من مفكري الغرب يصرحون بأن هجرة البيزنطيين من شرق أوروبا لم تخلق عصر الإحياء . وأن عصر الإحياء جاء من العرب وحدهم ، ونضج عن حضارتهم المتفوقة .

وأن علماء بيزنطة لم يكن لديهم يوم هاجروا إلى الغرب شيء ينفعون به أنفسهم فضلاً عن أن يرفعوا به غيرهم !!! ومع اعتقادنا بصدق هذا الرأي فنحن لا نرى مانعاً من إثبات طائفة من الاعترافات المحدودة ، بفضل



العرب «الجزئي» على العالم ، مبتدئين بكلام الدكتور «فيليب حتى» نفسه الذي سبق أن صرّح بأن العرب لم يكن لديهم شيء<sup>(١)</sup> فقط يقدموه للناس . قال :

«إن فترة الترجمة (٧٥٠ - ٧٨٥) التي ناقشناها في فصل سابق قد أعقبتها فترة نشاط وابتكار لأن العرب لم يقتصروا فقط على هضم علم فارس القديم وما خلفه اليونان ، ولكنهم كييفوا كلاً منها حسب حاجاتهم الخاصة ، وطرائق تفكيرهم ، ففي الطب والفلسفة كانت أعماهم المستقلة أقل وضوحاً منهم في الكيمياء ، والفلك والرياضيات والجغرافيا .

أما في القانون وأصول الدين والاشتقاق وعلوم اللغة ، فإنهم - كعرب ومسلمين - قاموا بتفكير وبحوث أصيلة مبتكرة ، وكانت ترجماتهم - وقد أضافت إليها قدر غير يسير من العقل العربي في أثناء انتقالها بين القرون العديدة - قد نقلت - مع ما أضافوا من مسائل جديدة - إلى أوروبا عن طريق «سوريا» و«أسبانيا» و«صقلية» وكانت أساساً في قانون المعرفة التي تغلب على الفكر الأوروبي في العصور الوسطى .

والنقل من وجهة نظر تاريخ الثقافة لا يقل مكانة عن الابتكار . إذ لو أن بحوث «أرسطو» و«جالينوس» و«بطليموس» فقدت ولم تصل إلى الخلف لأصبح العالم فقيراً في العلم ولعذت البحوث وكأنها لم توجد بتاتاً » اهـ .

\* \* \*

ويعود «فيليب حتى» إلى طرق الموضوع بأسلوب أقرب إلى الاعتدال

(١) المسلمين يعرفون معرفة اليقين أن دينهم يقوم على التوحيد ، وأن التوحيد موضوع الإسلام وعنوانه ، ومع ذلك فإن «فيليب حتى» ينقل للغربين كلاماً معناه أن المسلمين يعبدون الكعبة أى أنهم وثنيون .

إننا مبتلون من يزور ديننا وتاريخنا جميعاً !!!

فيقول : في هذا العصر أخذت العاصمة الأموية « قرطبة » مكانها كأعظم مركز للثقافة في أوروبا . وكانت هي وكل من القسطنطينية<sup>(١)</sup> و « بغداد » مراكز الثقافة الثلاثة في العالم أجمع .

فكان فيها مائة وثلاثة عشر ألف مسكن وإحدى وعشرون ضاحية وسبعين داراً للكتب ، وعدد عديد من حوانين الكتب والمساجد والقصور . . وكانت لها بذلك شهرة دولية تبعث الرهبة والإعجاب في قلوب السياح . وكان فيها أميال من الطرق المرصوفة التي تضاء من بيوت تقوم على حدود الشوارع .

وذلك ما لم تكن تتمتع به مثله « لندن » و « باريس » حتى بعد سبعة قرون من ذلك التاريخ . في تلك القرون كان الذي يجرؤ على الخروج من عتبة بيته في باريس في يوم مطير يغوص في الوحل إلى عقبيه . وفي الوقت الذي ما كانت فيه جامعة أكسفورد ترى أن الاستحمام عادة وثنية كانت الأجيال من علماء قرطبة تتمتع بالاستحمام في مؤسسات فاخرة .

ويدلنا على موقف العرب حيال برابرة<sup>(٢)</sup> الشمال وفكيرتهم عنهم ما ورد في كلام العالم الطليطي صاعد القاضي « المتوفى سنة ١٠٧٠ » الذي قال عنهم : « إن إفراط بعد الشمس عن مسامته رعوسيهم برد هواءهم ، وكشف جوهم ، فصارت لذلك أمزجتهم باردة وأخلاطهم فجة ، فعظمت أبدانهم وابيضت ألوانهم وانسدل شعورهم فعدمت بهذه دقة الأفهام وثقوب الخواطر وغلب عليهم الجهل والبلادة وفشا فيهم العمى والغباء » !!!

(١) المؤرخون الصليبيون يزعمون هذه المكانة للقسطنطينية وهي مزاعم لا أساس لها .

(٢) برابرة الشمال هو تعبير آبائنا عن غرب أوروبا وشمالها ، والدول التي تزعم الآن أنها ورثت الحضارة كانوا « برابرة » كابرا عن كابر ، ولم تلتقط عنهم شيئاً أبداً . !!

وحيثما كان الحكم في «ليون» و«نبرة» أو «برسلونة» ، يحتاجون إلى جراح أو مهندس أو أستاذ في الموسيقى أو صانع للملابس كانوا يبحثون عنه في قرطبة ويجدون طلبتهم فيها . ولقد وصلت شهرة العاصمة الإسلامية حتى اخترقت ألمانيا البعيدة ووصفتها إحدى الراهبات السكسونيات بأنها «جوهرة العالم» كذلك كانت المدينة التي كان يقيم فيها الحاكم الأموي ورجال حكومته .

ويُسرن أن أثبت هنا مقتطفات للأستاذ «عبدالله نعمة» من كتابه «هشام بن الحكم» يتضمن معلومات نافعة في الموضوع الذي خضناه ، ويتناول بالعرض والنقد طائفة أخرى من آراء المستشرقين الصادق منهم والكذوب .

قال يروى هذه الفريدة عن رينان ثم يرد عليها : «لا ينبغي أن نلتمس عند الجنس السامي دروساً فلسفية . . فإن الفلسفة لم تكن قط عند الساميين إلا عارية ، أخذوها عن غيرهم ، ولم تتعذر ظاهر حياتهم ، ولم تكن عظيمة الشمر ، وإنما كانت تقليداً للفلسفة اليونانية . ولم يفعل العرب أكثر من أنهم تناولوا مجموع المعرفة اليونانية ، كما كان العالم كله يقبلها في القرن السابع والثامن . . وينبغي أن لا نخدع أنفسنا فيمن كانوا يسمون بين العرب فلاسفة ، فلم تكن الفلسفة إلا أمراً عارضاً في تاريخ العقل العربي »<sup>(١)</sup> .

ويستدرك «رينان» بعد هذا الهراء السخيف فيقول : «أما الحركة الفلسفية الحقيقة في الإسلام فينبغي أن تلتمس عند فرق المتكلمين وفي علم الكلام بنوع خاص »<sup>(٢)</sup> . ولكن «البارون كرادى فو» يثبت وجود حركة فلسفية عند المسلمين قبل تعرفهم على الفلسفة اليونانية فيقول :

(١) إبراهيم بن سيار ص ٦٩ .

(٢) المصدر نفسه .



« قبل دخول الكتب الفلسفية اليونانية إلى المسلمين كان هؤلاء من تلقاء أنفسهم قد أنشأوا حركة فلسفية ، ثم اتسع تفكيرهم وازداد بسبب ازدياد الأثر اليوناني »<sup>(١)</sup> .

فهو يميل إلى وجود الحركة الفلسفية بين المسلمين ابتداء ، لكن ثوتها ودقتها كان بسبب دخول العالم اليوناني . ثم قال : « ويرى الدكتور « سارطون » إن بعض المؤرخين يحاولون أن يستخفوا بما قدمه الشرق للعمaran ، ويصرّحوا بأن العرب والمسلمين نقلوا فقط العلوم القدية ولم يضيفوا إليها شيئاً ما ، إن هذا الرأي خطأ ، وإنه لعمل عظيم جداً أن ينقل إلينا العرب كنوز الحكمة اليونانية ويخافظوا عليها ، ولو لا ذلك لتأخر سير المدنية بضعة قرون »<sup>(٢)</sup> .

ولكن هل صحيح أن العرب لم يجدوا شيئاً بعد اليونان ؟ يقول « نيكلسون » : « وما كانت المكتشفات اليوم لتحسب شيئاً مذكوراً بإزاء ما نحن مدینون به للرّواد العرب الذين كانوا مشعلاً وضاء في القرون الوسطى المظلمة ولا سيما في أوروبا . . . »<sup>(٣)</sup> .

ويقول « دى فو » : « إن الميراث الذي تركه اليونان لم يحسن الرومان القيام به ، أما العرب فقد أتقنوه وعملوا على تحسينه وإنماه ، حتى سلموه إلى العصور الحديثة »<sup>(٤)</sup> . فال الفكر العربي الإسلامي لم يكن عند هؤلاء راكداً أو ناقلاً ، بل كانت فيه الروح والحياة ، ولم يكن ميكانيكيًّا بل كان مبتدعاً .

ويؤكد « البانديت نهرو » أن العرب كانوا يحملون روحًا استطلاعياً

(١) المصدر نفسه .

(٢) الخالدون العرب ص ٤ للأستاذ ( قدرى طوقان ) .

(٣) المصدر السابق .

(٤) المصدر السابق .

يحاكم ويفكر قال : « . . . وإن العرب امتازوا بهذه الروح الاستطلاعية مما يجعلهم يدعون - بجدارة - آباء العلم الحديث . لقد صنعوا أول مكبر ، وصنعوا أول بوصلة ، وكان أطباؤهم وجراحوهم ذوى شهرة عالمية طبقت آفاق أوروبا » <sup>(١)</sup> .

ثم قال المؤلف : وإنما لو رجعنا إلى الوثائق والمستندات التاريخية والأثار التي تركها لنا العرب لوجدنا أرقاماً كافية للتدليل على أنهم لم يكونوا ناقلين فحسب ، بل إنهم أضافوا إلى التراث اليوناني ابتكارات وأفكاراً جديدة لم يعهدوا من قبلهم . إن أكثر ما نشاهد من هذه الخوارق اليوم أو نستخدمه أو نسمع به ، إنما جاء نتيجة تجارب وجهود كثيرة في قرون متطاولة ، كان العرب يقومون من ورائها ويساركون - بتفوقهم العقلي - في وضعها .

وقد يكون هذا القول مفاجأة تثير التساؤل لأول وهلة ، ذلك أن تراث العرب مجهول لنا ولكن الحقيقة ينبغي أن تبرز . . ورجوعنا إلى الوثائق الثابتة يؤكد أن للعرب القدم الراسخة في أغلب العلوم المعروفة اليوم ، وفي الكشوف الحديثة ، وستثبت ذلك فيما يلى :

### ١ - دوران الأرض حول الشمس :

إن الفكرة الشائعة هي أن أول من تكلم عن دوران الأرض حول الشمس هم « جاليليو » و « برنو » و « كوبرينكوس » لكن الواقع أن السابق لهم جميعاً في الكلام حول دوران الأرض هو « عضد الدين عبد الرحمن ابن أحمد » الذي عاش قبل هؤلاء بعشرات سنة على الأقل .

### ٢ - الجاذبية :

المعروف أن أول من تكلم على الجاذبية واكتشفها هو « إسحاق نيوتن » حين علل سقوط التفاحة من الشجرة بجاذبية الأرض لها . ولكن سبقه إلى

( ١ ) ملحوظات من تاريخ العالم ، ص ٣٥ .



ذلك «الرازي» بمئات السنين ، فقد عاش في القرن السادس الهجري وعلل «المدرة» التي رماها وسقطت بعد ارتفاعها . وانتهى تفكيره إلى القول بأن في الأرض قوة قاهرة تحكم على الأشياء بالانجداب إليها .

### ٣ . البصريات :

والحسن بن الهيثم هو أول من وضع علم البصريات منذ حوالي ألف سنة ، الذي له الأثر العظيم في الحياة المعاصرة ، ذلك العلم الذي يبحث في سقوط الأشعة والضوء على الأجسام الثقيلة . وبهذا العلم اتصلت نظريات الضوء وانفتح الباب أمام مخترعات كثيرة ، واستحق ابن الهيثم به أعظم التقدير من علماء أوروبا فقد قال عنه «فياردو» : «إن ابن الهيثم هو العربي الذي تعلم منه رجالنا الكبار من أمثال العلامة «لبنكر» .

### ٤ . الرياضيات :

ومن الثابت أن «محمد بن موسى بن شاكر» هو واضح علم الجبر بأمر المأمون العباسي في القرن التاسع الميلادي وعنه أخذته أوروبا ولا زالت تسميه باسمه العربي «الجبر» وأولاد موسى وهم «محمد» و«أحمد» و«الحسن» هم الذين وضعوا المعادلات الرياضية . وعلى هدى تلك البداية العربية للرياضيات كانت تلك المخترعات الهائلة كالصواريخ والأقمار الصناعية والراديو وسواها .

### ٥ . الكيمياء :

ويينبغى أن لا ننسى في هذا المضمار أمام الكيمياء «جابر بن حيان» واتكاء أوروبا بعد نهضتها على كشوفه واحتياجها إلى ترجمة كتابه «الاستهان» الذي نقلته إلى اللغة اللاتينية عام ١٦٨٢ لتعلم منه ما لم تكن تعلم . وقال «برتيلو» عن جابر : إن له في الكيمياء ما لأرسطو في المنطق .

ويتبين بذلك أنه ابتكر الكيمياء كما ابتكر «أرسطو» المنطق . والثابت

أن علماء العرب أحدثوا ثورة علمية عظمى ، واكتشفوا « الكحول » ، و« حامض الكبريتيك » ، و« حامض النتريلك » ، و« البوتاس » ، و« ملح النشادر » ، و« الراسب الأحمر ». وهم أول من استخدموا الطرق الجديدة في عمليات الكيمياء كالتقطرير والترسيب والتصعيد والتذوب والبللورة والتحويل .

وهم أول من اخترع الساعة الدقاقة والساعة المائية ، وقد أهدي الرشيد ساعة دقاقة إلى الإمبراطور « شرمان » فكانت أujeوبة أوروبا في ذلك الوقت ، وقد شاهد السائح بنiamين منذ ٧٠٠ سنة في الجامع الأموي في دمشق ساعة ذات أثقال أخذ منه الذهول لرأها كل مأخذ .

وكانت الساعة تحتوى على فتحات بعدد ساعات الليل والنهار فإذا انقضت ساعة وقع من فم طائر مصنوع من نحاس كرة في حجم البندقة فيحدث رنين واضح ، ويد لطائر عنقه ثم يغلق الباب على فتحة من الفتحات فيعرف الناظر إليها كم مضى من الليل والنهار <sup>(١)</sup> .

وأسطورة « رينان » في العقل العربي السامى ، التي خدعت أناساً كثيرين هى من الأساطير التي يشيدها الوهم والخيال ، ولا تعتمد على أساس صحيح ، إنه يختكر التأمل الفلسفى ودقة التفكير على العقل الآرى ، وأما العقل السامى فهو سطحى راكد لا حياة فيه ولا يتعدى الظواهر !!

وما أقرب أن تكون هذه الفكرة استعمارية ، يذيعها المستشرقون باسم العلم والفلسفة والتاريخ ، أجل هم يشيعون هذا ليخلقوا عقدة نفسية عند العرب ، وليزعزعوا إيمانهم بتفكيرهم ولينتزعوا ثقتهم بأنفسهم ، ولبيعدوهم عن الانتفاع بآثار الفكر العالمى والاستفادة من تراثهم القديم .

إنها فكرة مُصدرها الاستعمار الذي لم يكتف بانتزاع أوطاننا ، وثرواتنا ، ثم أخلاقنا . . . وديتنا . لم يكفيه كل ذلك حتى أخذ يعمل على انتزاع أثمن ما يملكه إنسان وهو ثقتنا بتفكيرنا وأنفسنا ، إنه يعمل على ذلك ليضع الخط الداعي عن استعماره ، وليخلق فينا عقدة النقص ، وليشعرنا بقصورنا عن حل مشاكلنا ولنقف في جهودنا وتفكيرنا ولنعتمد على المستعمرين فيأخذ كل فكرة ترد عنهمأخذ المسلمين دون تأمل ولا مناقشة ولا محاكمة لأننا لا نملك القدرة على التأمل والمناقشة والمحاكمة ، ولننظر إليهم على أنهم الآريون أصحاب الفكر الدقيق والنظر الدقيق نظرة التقديس والإكبار ، أو نظرة العبد إلى سيده .

إن وزاءها - بدون شك - غاية استعمارية واضحة ، والجدير بالذكر أنهم أرادوا أن يسلبوا الثقة حتى بسعة الخيال ، فقد قال بعض المستشرقين : « إن العرب ضيقوا الخيال ، وأن سعة الخيال وعمق الفكر وقف على الآريين ، وإذا عرض عليهم ابن الرومي الشاعر آمنوا بخياله وعمق تفكيره ، ولكن قالوا : إن جده رومي من عنصر آري ، وإذا عرض عليهم « المعري » قالوا : إنه لا خيال له لأنه عربي صميم <sup>(١)</sup> .

وأحال أنه لا حجة لديهم في إنكار عميق تفكيره وسعة خياله اللذين ييدوان في كتابيه « اللزوميات » و« رسالة الغفران » إلا لأنه عربي صميم . أهدم التاريخي الذي يحمل رايته المبشرون وأغلب المستشرقين ، غايته كما نرى إفقادنا الثقة بأنفسنا ، واليأس من حاضرنا لأنه لا ماضي لنا ، ولا عراقة . . . !!!

وهيئات هيئات ، فيكتفى من آثارنا العائرة في التاريخ ، الحالدة على الزمن أننا نحمل رسالة الحق ، ونتلو آياته ، وأن أبجاذنا القديمة إذا غطاها نكران الجميل حيناً ، فلا بد أن تعرف على وجهها الصحيح ، طوعاً أو كرهاً ، وحبل الباطل قصير . .

(١) شرح ديوان ابن زيدون لـ كامل الكيلانى ص ٢٨

## ● المدح العسكري :

كلا الهدمين الروحي والتاريخي يستقى عرامته وخبايئه من التفوق السياسي والخربى الذى ظفر به خصوم الإسلام في القرنين الأخيرين . وهو تفوق يرجع إلى ازدهار العلم المادى والنشاط العمرانى في العالم غير الإسلامي . على حين هبطة القيم الأدبية والمادية في بلادنا هبوطا شنيعا ، وفتكت بأمتنا علل نفسية وجماعية لا حصر لها .

علل نبتت في ربوعها مذ خف تمسكها بالإسلام وعملها به وعملها له . ولا عجب فالحقل الذى لا يزرعه صاحبه وينصرف عنه ، يزرعه الشيطان بالشوك والحسك ، أو يبقى جدبلا لا ترى فيه إلا الطين .. ومنذ أهمل المسلمون رسالتهم ، وتخففوا من أعباء الجهاد لها ، والسير في سناها . أخذت سفيتهم تترنح ، وتكاثرت في جوانبها ثقوب الحمقى ، فها هي إلا مرحلة أو مرحلتان حتى ترسب إلى القاع .

وكان المستعمرون من اليهود والنصارى يرقبون النتائج المحتومة فلم يضيعوها . وكيف يضيعونها وهم لم يفتروا عن مناوشة هذه الأمة في عنفوانها ؟ أفيتركونها وقد أثختتها الجراح ، وبدا للأعين أن شمسها غابت وأذنت بغير .

لقد وثب الاستعمار شرقىه وغربيه على الأمة المهيضة ، واستبقت الذئاب المتربيصة نحو الغنية الباردة ، فعادت كل دولة من دول أوروبا بقطعة من أرض الإسلام ، ثم أعلنت في أرجاء الدنيا أن هذه القطعة أمست لها .

وصحا المسلمون من غيوبتهم ، كما يصحو النائم في دار امتد الحريق إلى جميع غرفاتها ، فهم في فزعتهم ، مقسمو الجهود بين استنقاذ للمال والولد ، وحصار للنار المتداة في كل ناحية ، ومحاولات للإطفاء أو

للنجاة ، وهول لا يعرف مداه ولا تدرى عقباه . وظهر جلياً أن أعداء الإسلام قد صمموا على أمر واحد . يسرعون إلى إنفاذه إن أمكنتهم اليدان . . . ؟ أو يرجئون تحقيقه ساعة بعد أخرى إن اعترضتهم عوائق غير منظورة .

هذا الأمر الواحد ، هو الإجهاز على الإسلام وأمته . ودفن رفاتها تحت جنادل قائمة لا ينبعثان منها أبداً الدهر . والموقف الآن بعد صراع قرنين ، بين المغرين المزودين بكل سلاح ، والمدافعين الذين يقاومون بما تيسر (!) يتلخص في أن الاستعمار تمكن من إقامة « إسرائيل » في أرض فلسطين تمهيداً لشطر الكيان الإسلامي كله ، في هذا الجزء الحساس منه .

كما تمكن من الاحتفاظ بالجزائر في حوزته - برغم كفاح أهلها الباسل الرائع الكريم . وهو يستهدف من إقامة - إسرائيل - توسيع النطاق الذي تخيله بعد محو العروبة والإسلام من الأقطار المجاورة . كما يقصد من الاحتفاظ بالجزائر إمكان الوثوب على الشمال الأفريقي كله حين تسنح الفرصة . وإلى جانب هذا وذاك فقد أنشأ الاستعمار له قواعد مكينة في وسط أفريقيا .

وفي شرقها وسع رقعة الخبطة على حساب الشعوب الإسلامية وفي غرب أفريقيا نراه يصنع دويلات نصرانية الحكم في أمم إسلامية !! أما في آسيا فقد أطلق القاديانية في « باكستان » فجعلها تولد ميتة وشجع الخيانات في كل ناحية ، ومهد للإلحاد والفساد ، فإذا الشيوعية تتبع عشرات الملايين من المسلمين في روسيا .

والذى لم تأكله الشيوعية يحيى مزعزع الإيمان سقىم الوجدان . . . والخطة الاستعمارية ماضية في طريقها وفق سياسة توضع بالتهار ولا تبيت بالليل . غرضها واضح ، لا إسلام بعد اليوم . ومن المغفلين من يحسب قضية فلسطين صراعاً بين « مليون » يهودي و« مليون » عربي ، على قطعة من

الأرض اغتصبها هؤلاء من أولئك .

كلا ، إن الصراع عالمي بين الدول المكلفة بقتل الإسلام والفتوك بأتبعه ، وبين العرب والمسلمين جمِيعا .. واليهود ليسوا إلا أدلة في يد الآخرين . الآخرين الذين يقولون - دون حياء - إن إسرائيل خلقت لتبقى . ولو صرحو بما ينتظرون لقالوا - للمسلمين جمِيعا - إن بقاءكم أنتم أيضا مرهون بأجل قريب ، ثم تذهبون إلى حيث ألقتم . ومسألة الجزائر تحمل الطابع نفسه . وانحصار القتال فيها الآن لضرورات موقته وإنما المهدف الكبير سحق المسلمين في هذه المناطق من الشمال الأفريقي كله .

وإهانة العسكري الذي تتعرض له الأمة الإسلامية ، بدأ على نطاق واسع في أخريات القرن التاسع عشر الميلادي ، ولم يتاخر في الوصول إلى غاياته المرسومة إلا لما ينشب من حروب بين المستعمرتين أنفسهم . وكلما هادن بعضهم ببعضًا شرع الزحف الحقد يطرد في مجراه ، لا يجد قيد شعرة عن أمله وعمله ، أمله في قتل الإسلام ، وعمله لتقريب الوفاة . !!

وعلى الداعية المسلم - وهو يقاوم هذا الهدم - إفهام أمهاته أن ذلك ليس إدراكا لثأر قديم - كما يزعم المستعمرون - وإنما هو تجديد لعدوان سابق ، وتكرير لamas سلفت . فإن الإسلام يرعى حق الحياة لمحالفيه ، ويعاملهم على قدم المساواة مع أتباعه . ولذلك فهو أبعد ما يكون عن التصub والاعتداء .

أما النصرانية ، فهناك ما يكتبه عنها أحد مفكري الغرب الكبار وهو الأستاذ « بابيه » ترجمة الدكتور « عبد الحليم محمود »<sup>(١)</sup> : « أثبتت ذلك الباحث أن السبب البارز - بل السبب الوحيد - الذي جعل « الامبراطور

(١) من كتابه « أوروبا والإسلام » يتصرف قليل .

قسطنطين » يتخذ المسيحية دينا رسميا إنما هو ما رأه فيها من التعصب الذي لا يوجد في غيرها من الأديان المعروفة على عهده ، والمتشرة في « روما » يوم ذاك . لقد رأى أن هذا التعصب هو الذي سيشد أجزاء الامبراطورية برباط من حديد وينع عوامل الاسترخاء والتحلل التي أخذت منذ أمد تسرى في أوصاها .

وكان الامبراطور مبتسما مخزونا لحال مملكته المترامية الأطراف ولللاحظة بوادر التفكك في كيانها الرحب . فوجه جهده لجمع هذه الأشلاء ، التي توشك أن تنداعى . فلما نظر إلى الأديان السائدة ، وجدتها ثلاثة متعادلة ، انتشرت بينها العداوات فكل منها يصارع الآخر ليصرعه . وهو - عندما نظر إليها - لم يلتمس في أحدها الهدى والرشاد . ولم يكن باحثا عن النجاة في الدار الآخرة .

إن ذلك لا يعنيه بقدر ما يهمه اختيار أشدتها تعصبا ، وأكثرها استعدادا للتنكيل بالمخالفين ، والاستئثار دونهم بالحياة والسلطة . ولقد وجد ضالته المنشودة في المسيحية فاختارها بعدما وثق من تحقق آماله في رجالها . وقرر - لهذا السبب فحسب - جعلها دينا رسميا للامبراطورية . . . ثم وكل إليها أن تستأصل شأفة اليهود ، والوثنيين .

وتحقق للسياسي الذهاب ما يريد ، فإن الحاكم يعبد دولته كما يعبد الشحبيح ثروته ، وهو يتخذ كل شيء وسيلة لتوطيد حكمه ، وإعلاء شأنه - وحده . وقد حاولت المسيحية - لما ظهر الإسلام - أن تطبق عليه قانونها العتيد ، وأن تعامله بخاصتها الفريدة . فلما أعجزتها صلابة المؤمنين به تولت عنهم وهي تصمهم بأقبح السباب . . .

وظلت - على بعد - تتربيص بهم الدوائر حتى إذا لاحت فرصة للوثوب ، هجمت لتلقي في الدم الحرام ، وتنفرد في الأرض بالبقاء . . عيب الإسلام أنه عرف هذه العلة ، وتنقلب عليها ، ولم يضعف أمام

الحاقدين . إن طبيعة الصلة بين النصرانية والإسلام تشبه - إلى حد بعيد - طبيعة الصلة بين « الشيوعية » أو « النازية » وبين النظام البرلماني الأصيل .

فإن ذلك النظام يحقق للأفراد والجماعات أنصبة مطلقة من حرية القول والعمل ، ومن حق الحياة والتجمع والمعارضة . . وفي ظل هذا الوضع الديمقراطي يستطيع « الشيوعيون » أن يظهروا ، وأن ينشروا رأيهم ، وأن يهاجروا خصومهم ، وأن يكون لهم حزب معترف به . وذلك كما نرى في « إنجلترا » و« فرنسا » و« إيطاليا » وغيرها .

فإذا حدث أن تكونت للشيوعيين كثرة محدودة وصلت بهم إلى الحكم تغيرت الأوضاع القديمة للفور ، وألغيت الأحزاب الأخرى ، وختفت الآراء الناقدة ، وأمسى مفروضا على المعارضين أن يذوبوا ، أو يتجمعوا - إذا شاءوا المخاطرة بأعناقهم - في جوف الليل ، وفي خفية عن الرقباء ، كما نرى في « روسيا » و« الصين » وغيرها .

وهكذا الحال بالنسبة إلى الإسلام ، إنه يمنع غيره ضمانات البقاء كلها ، ولذلك عاش الكافرون به في كنفه دون حرج . ذلك أن طبيعته في المعاملة إذا حكم ، هي هذه الديمقراطيـة الراقيـة . أما إذا حكم غيره ، فإن الأرض الفضاء ستتضيق به ، وفرص البقاء ستندمـم أمامـه . وذاك هو السبب في أن المسيحيـين عـاشـوا في الأندلس يومـ كانـ الحكمـ فيها إسلامـياـ .

فـلـمـ انـهـزـمـ الـسـلـمـوـنـ وـتـحـولـ الـحـكـمـ إـلـىـ أـيـدـىـ الـصـلـيـبـيـنـ لـمـ يـسـمـحـ لـلـإـسـلـامـ وـلـأـمـتـهـ بـيـقـاءـ . فـفـنـىـ وـفـنـواـ جـمـيـعـاـ فـيـ هـذـهـ الـبـقـعـةـ مـنـ أـرـضـ اللهـ . وـمـاـ زـالـتـ المـأسـاةـ تـتـكـرـرـ فـيـ غـيرـهـاـ مـنـ أـقـطـارـ الـأـرـضـ . هـلـ مـرـوـنـةـ الـنـظـامـ الـدـيمـقـرـاطـيـ عـيـبـ فـيـهـ ؟ـ وـهـلـ سـعـةـ أـفـقـهـ جـنـاـيـةـ عـلـيـهـ ؟ـ

كـذـلـكـ يـظـنـ بـعـضـ النـاسـ . وـهـمـ يـرـدـونـ مـصـارـعـ الـدـيمـقـرـاطـيـةـ فـيـ الـبـلـادـ الـتـىـ تـلـاـشـتـ فـيـهـاـ .ـ كـأـلـمـانـيـاـ النـازـيـةـ مـثـلاـ .ـ إـلـىـ هـذـهـ الـعـلـةـ .ـ وـالـأـمـرـ يـسـتـعـدـىـ



التأمل أو التحسّر ، فإن تقويض التزّعات الإنسانية الرّاقية أمام المذاهب الحاقدة يعطى هذه التزّعات حقوقاً أن تخرج على طبيعتها حيناً لتصون نفسها ، وتحفظ بقاءها .

وإذا كان التعصّب للنفس وحدها ديدن الصّليبية إذا حكمت ، فمن الواجب إيقصاد أبواب الحكم أمامها ، وكذلك الشّيوعية . . . والغشاوة المضروبة على أعين هؤلاء وأولئك والتي تجعلهم يحسبون الحق هو ما عندهم وحدهم ، والباطل هو كل ما لدى غيرهم لا تعطّيهم بداهة أي حق ضد الآخرين فهي غشاوة جهالة ، وجشع ، وضيق فطن ، أكثر من أن تكون غيره على الحقيقة المعتقدة .

والغريب أن الصّليبية لما انقسمت على نفسها مذاهب متعددة عامل كل مذهب مخالفه في الرأي على قاعدة «البقاء للأقوى» و«الويل للمغلوب» و«لا حق إلا عندي» . والأغرب من ذلك أنها تهمنا - نحن المسلمين - بالتعصّب . . . !!

وقد كتب الأستاذ «عبدالرحمن الشرقاوى» يشرح هذا المعنى فقال : جرت عادة المستعمرات من الإنجليز والفرنسيين ، كلما تناول خطباؤهم أو كتابهم الكلام عن الشرق والشّرقيين ، أن يتعرضوا - من قريب أو بعيد - إلى خلائقنا ، ليلصقوا بها ما تفرق من نفائص البشرية كأنها خصائصنا الالزمه .

وهم يبادرون فيروننا بما فيهم من طبائع الجحود والنفاق والشهوة . ولا يزال في مقدمة ما يتجنون به علينا ، نسبة التعصّب الديني إلينا . وهم يسلكون إلى ذلك سبيل الزيف والتلبيق خصوصاً الإنجليز والفرنسيين ، ولا يرجعون في ذلك إلى شاهد صدق من التاريخ . والعجيب في الأمر أن وصمة التعصّب الديني أظهر ما تكون في تاريخ كلتا الأمتين كما رواه الثقات من الأعلام من مؤرخيهما .

فإن فرنسا الكاثوليكية لا يسعها في سجل تاريخها إلا أن تذكر اضطهاداتها لرعاياها البروتستانت طوال قرنين من الزمان . كانت واسطة عقدهما مذبحة «سان بارتولوميو» التي بلغ عدد ضحاياها في باريس وغيرها من المدن الفرنسية نحو الثلاثين ألفاً من البروتستانت في مدى شهرين . ولقد ظل أشياع هذا المذهب من الفرنسيين مغبونين مضطهدين لا يعرفون طعم الحرية الدينية ، حتى كانت الثورة الفرنسية .

أما الإمبراطورية البريطانية ، فليس أدل على التعصب الديني عند الإنجليز البروتستانت من سوء معاملتهم للكاثوليك في إيرلندا . فقد سمحت إنجلترا بقيام برلمان في «إيرلندا» ولكنها جعلته مقصوراً على البروتستانت دون غيرهم من يخالفون الإنجليز في الدين .

إذا ذكرنا أن الكثرة في «إيرلندا» هي للكاثوليك المحررمين ، تمثل لنا التعصب الإنجليزي في أرذل ظاهره وأسمجهها وقاحة ، وأنكلها تضييعاً للحقوق المدنية وإهداها للكرامة القومية ! ولقد كان هذا البرلمان البروتستانتي الذي صنعه الإنجليز في «إيرلندا» سوط عذاب على «الكاثوليك» .

فقد جعل يصدر كل جائز من القوانين ، ويصبها أكداً على أكداً فوق رءوسهم ، حتى قال أحد المؤرخين المحدثين من الإنجليز - على الرغم من اعتقاده بإنجليزيته - إن هذه القوانين تعد شر ما ورد في اللغة الإنجليزية . وعبر عنه اللسان الإنجليزي . كان من تعصب الإنجليز على الكاثوليك إن لم يكف حرمانهم من حق التمثيل في برلمانهم الإيرلندي . بل صدرت القوانين إثر القوانين بحرمان الكاثوليك من العمل في أية وظيفة من وظائف الدولة ، ومن حق الانتخاب النبأ .

وكذلك من الاشتغال بالمحاكمة أمام المحاكم ، ومن مزاولة صناعة الطب ، وما شابه ذلك من مرفق العيش . . حتى القيام بحراسة غابات



الصياد حرم على القوم . فلما صمد الكاثوليك لهذا الحرمان من وسائل العيش وأسبابه ، طلع عليهم البرلمان البروتستانتي بقوانين أخرى تعمل على تفكيك الأسرة ، وقطع وشائج الأرحام بين الأخ وأخيه ، وبين الأب وابنه ، لعلهم بما قد يؤدي إليه فصم العرى العائلية من توهين العصبية القومية .

ومن أمثلة ما شرعوه لهذا الغرض من تشريعاتهم أنه إذا طاب للولد الكاثوليكي أن يعتنق المذهب البروتستانتي فقد سقطت ولایة والده عليه ووجب انتزاع الولد من والده وإيداعه في كنف وصي بروتستانتي ، مع الحكم على والده باداء نفقته .

وأبلغ من هذا نكارة بالرجل الكاثوليكي وأشد تحريضاً عليه وإغراء به ما يوجبه القانون عليه إذا ارتأى أخوه الأصغر اعتناق البروتستانتية : فإن الأخ الأصغر في هذه الحالة يخالفه على كل ما يثبت له . ويصبح الصغير البروتستانتي بحكم القانون رب الأسرة . وما تناولته هذه القوانين الجائرة من الشؤون الخاصة ، أنه ليس لکاثوليكي أن يرث من مات من أهله بغير وصاية ، ولو كان أقرب أقربائه ، وأمسهم به رحماً .

وأما الزواج فقد كان حرماً عقده بين البروتستان والكاثوليك مع ما بينهما من جامعه المسيحية . فإذا اجترأ قسيسٌ على عقد مثل هذا الزواج اعتبر باطلًا . وإذا كان الزوج الكاثوليكي محامياً سقط حقه في مزاولة مهنته وأما القسيس فقد حق عليه الشنق . . . . !!!

ومن غرائب هذه القوانين التي تشبه النواذر ، تحريماًها على الكاثوليكي اقتناه جواد يربو ثمنه على الخمسة جنيهات حرماناً له من مظاهر الوجاهة . فإذا ثبت أن جواده أعلى من ذلك قدرأ ، وجب أن يجد له مشترياً بروتستانتياً ، وأن يبيعه إياه بخمسة جنيهات فقط . وفي هذه الشذرات - ولاشك - الكفاية ، وفوق الكفاية ، للدلالة على ما أصدره البرلمان

الإيرلندي البروتستانتي - صنيعة الإنجليز - من قوانين ظلت أمداً غير قصير سارية نافذة على الكاثوليكية في الجزيرة الإيرلندية .

ولا نحسب القارئ يستغرب - بعد ما قدمناه من عجائب هذه القوانين . . . حين يعلم أن شريعتها الأولى قضت - فيها قضت به - بالقبض على كل كاثوليكي تسول له نفسه الجريئة أن يكون بين المتفرجين في شرفة البرلمان .

\* \* \*

هذه هي أساليب المعاملة بين شتى الطوائف المسيحية هناك . وقد انكسرت حدة هذه الأحقاد قليلاً مع انتشار العلم ، وشيوخ الإلحاد ، وبغض الكثيرين لنتائج الخلاف الديني التاريخي القديم . لكن هذه البغضاء لم تختف في الواقع بل توارت تحت ألبسة من الختل والمداهنة قضت بها ضرورات موقوتة . . .

على أن المؤسف أنها بالنسبة إلى الإسلام لم تزدها الليالي إلا ضراوة . . ولنذكر مثلاً ما حدث في طليعة هذا القرن ، قبل أن نفيض القول فيما يقع الآن . حينما نشب حرب البلقان عام ١٩١٢ بين الدولة العثمانية من ناحية ودول البلقان المؤلفة من ( اليونان ، وبلغاريا ، والصرب ، والجبل الأسود ) من ناحية أخرى ، خشيت الدول الأوروبية أن تنتهي الحرب بانتصار الدولة العثمانية فأعلنت الدول الأوروبية الكبرى قراراً حاسماً بلسان المسيو « بوانكاريه » وزير خارجية فرنسا صرخ فيه نيابة عن تلك الدول بأنه لا يسمح للمتصدر في هذه الحرب بأن يجني ثمرة انتصاره ، أو يضم أي جزء من أراضي خصميه المغلوب إلى بلاده .

ولما انتهت تلك الحرب بتغلب دول البلقان على الدولة العثمانية وفتكت الجيوش البلقانية بالمسلمين نساء وشيوخاً وأطفالاً في وحشية هائلة وصفها المرحوم أحد شوقي في قصيده :

يا أخت أندلس عليك سلام هوت الخلافة عنك والإسلام  
بدلت الدول الأوروبية الكبرى موقفها فوراً . وأعلنت موافقتها على  
ضم البلاد العثمانية التي احتلتها دول البلقان إليها ، وهي ولايات  
« الروملي » جميعاً المؤلفة من ( سلانيك ، مناستر ، قوصوة ، يانية ،  
شقودرة ، والروملي الشرقي ) .

ولم يبق للدولة العثمانية شيء من أراضيها الشاسعة شرقى أوروبا التي  
كانت الكثرة الساحقة من سكانها مسلمين ، بل كان عدد المسلمين فيها  
حيثئذ نحو خمسة عشر مليوناً إلا « أدرنة » التي استرجعها الجيش العثمانى  
قبيل إنتهاء تلك الحرب .

ولما ذكرت الدولة العثمانية حيثئذ الدول الأوروبية بقرارها المذكور كان  
جوابها : « إن ما يأخذه الهمال من الصليب ، يجب أن يعود إلى  
الصلب ، أما ما يأخذه الصليب من الهمال فلن يعود إلى الهمال » . وعلى  
أثر ذلك بعثت الدولة العثمانية بأحد وزرائها ، وهو « سليمان البستانى »  
المسيحى ، مقابلة « بوانكاريه » وتذكيره بتصریحه الرسمي في بداية  
الвойن .

فلما قابله واسترعى نظره إلى نتائج هذا الموقف وسوء تأثيره على عواطف  
مئات الملايين من المسلمين الذين تحكم فرنسا جزءاً وافراً منهم أجابه  
بوانكاريه : « مسيو بستانى ، إنك مسيحى عاقل وإن هذه الملايين لو  
اجتمعت كلمتها وانتظم عقدها لحسبت أوروبا حسابها ، وأما في حالتها  
الحاضرة فليس لها أى وزن » .

\* \* \*

وقد تضطر دول الغرب تحت ضغط الوجل من الحروب ، والرعب من  
دمارها والاتعاظ بما عانت من آلام ، قد تضطر للاحتكام إلى بعض  
المواطير الإنسانية والخضوع لمعاهدات عالمية . ولكن ذلك كله ينسى إذا

كان الأمر متصلًا بال المسلمين ، إن منطق الحقد وحده هو الذي يعلو.

ولذلك كان السلطان « عبد الحميد » رحمه الله يردد هذه الكلمة في كثير من المناسبات : إن لدى الدول الأوروبية ميزانين ، أحدهما بالنسبة لجميع شعوب العالم يزن الأمور بالعدل والقسطاس ، وأما الآخر فهو بالنسبة لنا نحن المسلمين ، وهو ميزان جائر خاسر .

\* \* \*

### ● حديث ذو شجون :

الدعاة المسلمين فقراء كل الفقر إلى تعرف ما أصاب دينهم وأمتهم من كوارث التعصب الصليبي وفواجعه القدية والخدية على سواء . ولو أفردت لهذا الموضوع مادة علمية مستقلة في دراساتهم التاريخية والإسلامية لما كان ذلك كثيراً .

ويخيل إلى أن هذا الجهل الشائع إما أن يعود إلى غفلة حقيقة سوف تنتهي ب أصحابها إلى التلاشى حتىما . وإما أن يكون أثراً لخطة مرسومة تستهدف تجاهيل المسلمين في أسباب عطبهم ، حتى يستدرجوا إليها وهم بله . ثم يتخلص خصومهم منهم في صمت .

وددت لو أن جماعاً كبيراً من هؤلاء الدعاة كان معى عند السيد « أمين الحسيني » مفتى فلسطين وهو يسرد على أطرافاً من مأسى الحقد التي تعرض لها العرب والمسلمون في الآونة الأخيرة ، والتي أصابتهم بجرح لن تندمل أبداً . بل ستظل تقطر دماً على اختلاف الليل والنهار أو يقضى الله أمراً كان مفعولاً ، كان هذا الرجل يتكلم ، وليس في صوته رنين حزن ، لأن شعوره ضعيف بالنكبة التي اجتاحت دينه وقومه في فلسطين ، كلا ، فإن أثر النكبة راسب في أغوار حسه ، ولكن كما قال أبو الطيب : رمانى الدهر بالأرzae حتى فؤادي في غشاء من نبال



فصرت إذا أصابتني سهام تكسرت النصال على النصال

كان الرجل مثلاً للإسلام المكافح في معركة لا تكافؤ فيها ولا عدالة .  
ولكنه - بدوافع اليقين والرجاء - يصابر الأيام ولا يفكر بتة في الانسحاب  
من الميدان . . سمعته يتحدث ووعيت منه حقائق كثيرة . أثبتت نبذاً منها  
في هذه الصحائف عليها تكون عبرة للعقلاء ، وذكرى للمؤمنين .

قال : إن قصار النظر من المسلمين يحسبون أن أوروبا وأمريكا هجرتا  
الدين وابتعدتا عن إيحائه الجلى والخفى في الشؤون المحلية والعالمية . وهذا  
غلط فاحش ، بل جهل مطبق بما يدور في العالم من أحداث ، وما يقوم  
وراءها من نيات ، وما يطلب بها من نتائج . فليس يخفى على ذى بصيرة  
أن الناحية الدينية لها الأثر الأكبر في توجيه السياسة الدولية ، وأن  
الكتلات القائمة على شتى العقائد ، هي التي تمسك بزمام الأمور وتديرها  
وفق هواها ، مستعينة بالأوضاع الاقتصادية والعسكرية وما إليها .

أمام العالم الإسلامي اليوم خمس كتل متميزة تدور في علاقاتها العامة  
حول محور ثابت ، ولا تنسى نفسها أبداً في زحمة المؤامرات ، أو حركات  
الجذب والإرخاء في المؤسسات الدولية المعروفة .

(أ) هناك الكتلة البروتستانتية التي تقودها أمريكا وإنجلترا ، وكلتا  
الدولتين تعاون الأخرى وتشد من أزرها في السياسة العالمية ، ولما كان  
البروتستانت شديدي الاعتماد على مقررات العهد القديم ، والاهتمام  
بأحكامه<sup>(١)</sup> . فإن ذلك قوى آصرتهم باليهود ودفعهم إلى مناصرتهم ضد  
العرب باعتبار أن إقامة وطن قومي لليهود قد قالت به نصوص العهد  
القديم المعترف به منهم جمِيعاً .

ومن ثم أعطت إنجلترا وعد «بلفور» بإنشاء هذا الوطن ، وقامت

(١) البروتستانت يحرمون التمايل استناداً إلى أحكام التوراة .

ـ «أمريكا» بتنفيذها بعد ذلك . والدولتان الآن متقتان على حماية إسرائيل بعد خلقها بالقوة ، وهو اتفاق تغذيه عقيدة مشتركة من احترام التوراة . وعداوة مشتركة من كراهية القرآن . . . ومع أن «مصلحة» «أمريكا» وـ «إنجلترا» كانت تتفضى باسترضاء العرب ، لإمكان إنشاء أقوى جبهة ضد الشيوعية . بيد أن الدولتين تضحيان بهذه المصلحة الظاهرة تحت تأثير ذكريات دينية وأحقاد تاريخية .

(ب) وهناك الكتلة الكاثوليكية ، وهي تتنظم في سلوكها بضعا وعشرين دولة في جنوب أوروبا ووسطها ، ثم أمريكا اللاتينية بأسرها ، عدا الطوائف الكاثوليكية الكثيفة المنتشرة في العالم . والجميع يلتغون حول الفاتيكان ويرونه المصدر الروحي لكل توجيه نافذ .

ـ وأغلب الدول الكاثوليكية تخضع خضوعا تاما لمشيئة بابا روما ، وتستمد منه فكرها وعاطفتها . ويلاحظ أن البابا حتى إسبانيا من كل شر في أعقاب الحرب العالمية الثانية مع أنها انضمت إلى دول المحور ، وكان المفروض أن ت تعرض لشيء من العقوبات الاقتصادية . لكن سلطان الفاتيكان لم يحمها فقط ، بل قدم لها معونات مالية سخية لإصلاح شؤونها الاقتصادية .

(ج) وهناك الكتلة اليهودية . . . وبنو إسرائيل لا يزيد تعدادهم في الأرض على ستة عشر مليونا . ولكنهم في البقاع التي يوجدون فيها يملكون من أسباب السيطرة المادية والأدبية ما يجعلهم أقدر من أمة كالصين أو الهند تضم مئات الملايين .

ـ واليهودي حيث كان ابن عقيدته وجنسه ، وعصبيته لدينه ولقومه لا يرجع أمامها شيء . فهو في «روسيا» يهودي قبل أن يكون شيوعيا ، وفي «أمريكا» يهودي قبل أن يكون رأسماليا . وقد استطاع يهود روسيا وأمريكا أن يجعلوا سياسة الدولتين تتحدى ضد العرب على تكوين

إسرائيل ، برغم ما بين الدولتين من خصام سافر عنيف .

ويهود العالم يتحركون وفق سياسة دقيقة يرسمها لهم مجلس حكماء صهيون توضح لكل جماعة منهم دورها الذي تقوم به كي تبقى لليهود مكانة متميزة في أرجاء العالم . وهمهم الأول الآن هضم القطعة التي التهموها من كيان الإسلام وأمته ، والتهيؤ لمزيد بعدها . . . والتعاون مع الاستعمار لإدراك هذه المأرب .

(د) وهناك الكتلة الشيوعية ، وتضم الآن : روسيا ، والصين ، ورومانيا ، وبلغاريا ، وال مجر ، وبولندا ، وتشيكوسلوفاكيا ، وألبانيا ، ويوغسلافيا وجملة أحزاب ضخمة يتسبّب لها قريب من ثلث السكان في إيطاليا وفرنسا ، ودول أخرى . والشيوعي يدين بولائه لذاته ، ويتجه في قبنته إلى «روسيا» والشعوب الصالحة معها . ولا ينظر إلى وطنه إلا من خلال هذا الولاء المقدس . ويدعى أنه لا يعرف له ربأ .

وهو يكره الأديان على العموم ، ولكن بغضّائه للإسلام أشد . إذ أنه يراه مزوداً بطاقة من اليقين أقوى ، وجملة من الشرائع المالية والاجتماعية تغنى عن أي نظام آخر . ولذلك لم تظهر الشيوعية إلا في أوروبا ، ولم تجد لها مؤثلاً في أنحاء الوطن الإسلامي الربح إلا حيث أفلح الاستعمار في زلزلة العقيدة ، وإبعاد التشاريع والتقاليد الإسلامية من الحياة العامة . وإذا استقرت الشيوعية في بلد فمعنى هذا الاستقرار أن الدين كله مات ، وأن الإسلام - على الخصوص - قضى عليه ، وأن ما بقي من رفاته رسوم لا وزن لها ولا أثر ، تختلف عن العدم قليلاً ثم يدركها المصير المحتمم .

(هـ) وهناك الكتلة الوثنية ، ومركزها الرئيسي جنوب آسيا ، وإن كانت مجاهل أفريقيا لاتزال ملأى بهذه الفئات المتقطعة من البشر . . إلا أن البرهمية والبوذية والنحل المتشابهة في الهند ، والفيتنام ، وسيلان ، وما جاورها تتمتع بقوى كبيرة . ولا يستغربن القارئ إذا علم أن مستقبل

المسلمين في هذه البلاد مهدد بأخطار شتى . وأن هذه الوثنيات زاحفة لا جامدة !!!

والسر هو ضغط الاستعمار ، وضعف المسلمين . واستطرد السيد مفتى فلسطين يقول : إننا - نحن المسلمين - نفت ضروب الاستعمار وألوان التعصب ، ونود لويحيا البشر - على اختلاف عقائدهم - متعاونين متعارفين ، وأن يتৎفسوا في جو من السماحة والتراحم . ولكن من لنا بتحقيق هذا الأمل ؟

إن المؤسسات الدولية التي افترض في قيامها أن تصل إلى هذا الغرض ، كانت - للأسف الشديد - أول من خان قضايا العدل والحرية : وأيا ما كان الأمر فنحن - ببواخت خالصة من ديننا - سنظل نقاوم - ما حيينا - كل ظلم يقع بنا ، وكل غبن يقترفه الأقوياء ضدنا ، وكل أمنية حقيقة في تركنا للإسلام ، ومحاولة تهويذ قطر وتنصير آخر ، من أرضه الطيبة .

وقد قلت لك : إننا نكره الاستعمار كله شرقه وغربه . بيد أن أقصر الكلام الآن على نوع خبيث منه ، مرجحاً الكلام عن غيره إلى فرصة أخرى . إن الغزو الصليبي الذي التهم بعض بلادنا ، ويتربص الدوائر بالبعض الآخر له خصائص يجب أن نذكرها . فهو - أولاً - امتداد لضيغائن قديمة لم تبرد جذوتها على مر الأعصار ، واستمرار لنوبات من الحقد تعتري القوم فينطلقون كالقذائف المدمرة ، ويصيروننا بأشد الخسائر .

وهو - ثانياً - العلة التي أوهنت الإسلام في الهند ، وقوضت حكمه ، وانتزعت من يده السلطات الحقيقية لتضعها في أيدي الوثنين . وهو - ثالثاً - مصدر الجرائم التي جعلت بعض الأغوار من شبابنا يظن في الشيوعية خيراً . وببلاد الإسلام كانت في حصانة أسبغتها عليها تعاليم الكتاب والسنّة وتقالييد الفضل والكرم التي توارثها . غير أن الاستعمار الغربي في حملته على الإسلام ، وقتله لدراسته أحدث هذه البلبلة التي



تعانٰیها امتنٰا فی بعض اجزاءٰها.

وهو - رابعا - ملح كل الإلحاد في تقطيع أوصالنا . ومهمها هدته الكوارث ، وفرضت عليه مصلحته أن يصالحنا أو يهادننا . غلبيته سورات العداء الغبي ، فأبى إلا المضي في إهانتنا . وهو - خامسا - يتناهى خلافاته الداخلية ليوحد صفه وعاطفته ضدنا . إن الناس لا يزالون يذكرون كلمة «النبي» لما دخل بيت المقدس : «الآن انتهت الحرب الصليبية» .

ويذكرون أنه دخل هذا الحرم بين يدي حشد طويل من القسسين والرهبان والمباحر والصلبان والتراتيل الدينية . لكن المدهش أن هذا الانتصار في الحرب العالمية الأولى لم يرحب به أصحابه فقط ، بل رحب به ألمانيا المهزومة . ألمانيا التي اندحرت مع حليفتها تركيا في هذه الحرب !!! إن الألمان ما كادوا يستمعون إلى نبأ دخول الإنجليز بيت المقدس ، وتردد في آذانهم كلمة «النبي» حتى سارعوا هم الآخرون يقرعون نوافيس الكنائس في طول البلاد وعرضها ترحيبا بفوز الإنجليز وإعلاما للفرحة .

والمضحك أن الأمير «شكيب أرسلان» كان في ألمانيا يومئذ ، فكتب يعاتب الألمان على هذا الموقف ، ويدركهم بأنهم إنما يفرحون بانكسار زملائهم في الميدان ، وهيهات !! لقد ذهب العتاب مع الريح أو مع تيار الحقد القديم . ثم قال : يجب أن نعترف بأن الصليبية نجحت في محور الإسلام من الأندلس بعد ما غنيت مداين الأندلس وقرأه بهذا الدين ثمانية قرون طوال .

وقد أغري هذا النجاح بطلب المزيد : ولو لا قوة الأتراك العسكرية في السينين التي تلت هذه الكارثة لتابع القوم زحفهم ، وكرروا ما حدث في الأندلس بأقطار أخرى . فلما ضعف العثمانيون وضاعت هيبتهم الحربية ، فرر القوم استئناف عملهم الأول ، وبلغوا أهدافهم نفسها ، وإن تغيرت



## بعض الوسائل .

وأندلعت نيران الفتنة في أماكن شتى ، وسرعها الأوروبيون بما استطاعوا من وقود . وانتهى الأمر على ما بيتوا ، فقد كان المسلمين من الفرقة والعجز والانحلال بحيث تخلت عنهم العناية ، واستتمكن من أعناقهم الأعداء . وال موقف الآن جد خطير ، فإن الأندلس كانت في أطراف العالم الإسلامي ، وانحسار الإسلام عنها - على فداحة المصائب فيه - لا يستبع التأثير الخطير الذي يستتبعها على وجه اليقين تهويد فلسطين في آسيا وتنصير الجزائر في أفريقيا . إن ذلك إن تم اليوم - لا قدر الله - فمعناه الذي لا شك فيه ، أن الإسلام ضائع غداً من أفريقيا وآسيا جيعاً ، وأن أنته كلها إلى بوار .

ومن ثم فكل محاولة للرضا بقيام إسرائيل ، أو للتفريط في قضية الجزائر ، فهى ارتداد عن الإسلام وخيانة عظمى لأمته . وعلى أولى الغيرة والنجدة أن يتذربوا العواقب ، ويوجلوا من سوء المصير وأنا لهم النذير العريان !! أجل ، فخلف أسداف مطبة من الصمت المتعمد تجرى الآن أحداث رهيبة لسحق الإسلام سحقا لا قيمة منه .

هذه مصيّتنا في الجزائر، هل يعلم الغافلون مداها؟ إن التقدير

الابتدائي لخسائر المسلمين في الأرواح منذ قامت الثورة الأخيرة تربو على ستمائة ألف قتيل . أما القرى التي محيت بعد ما تعرضت للنسف والتدمر بوحشية سافلة ، فحدث عنها ولا حرج . وهذه المجازرة التي لم يتوقف السفاحون إلى الآن لحظة عن المضي في فظائعها تنظر أمام المؤسسات العالمية بشيء ظاهر من قلة الاتكتراث ، أو عدم المبالاة .

وتدرج من سنة إلى أخرى ، فلا يتخذ فيها قرار . وستظل تتدحرج إلى أن يستطيع الجيش الفرنسي الإجهاز على الضاحية ، وإخراج أنفاسها فلا يسمع لها صراغ .. ومن وراء الجيش الفرنسي أسلحة حلف الأطلنطي كلها . إن الدم الذي يراق هو الدم الإسلامي . وهو الدم الوحيد الذي لا ثمن له . أو الذي توضع الأكاليل على رءوس سفاكيه .

أما فلسطين فدخلها الإنجليز وسكانها من اليهود خمسة في المائة وأملاكهم - برغم جميع المساعدات الخفية - لا تبلغ ثمانية في المائة . وتركها الإنجليز الشرفاء بعد ما استجلبوا من يهود الأرض ما جعلهم مثل العرب عددا ، وبعد ما ورثوهم أملاك العرب كلها : وبنبذوا هؤلاء في العراء . وهم لم يصلوا إلى هذه النتيجة إلا بعد سلسلة من المآسي الدامية ، قتل فيها ألف الأحرار ، ومحيت فيها عشرات من القرى .

أما المساجد التي دكت ، والأوقاف التي نهبت فشيء لا حصر له . وفي الوقت الذي يدوخ فيه العرب ، وتحكم الخيوط حول وجودهم المادى والمعنوى حتى يحتويه ظلام الأبد ، في هذا الوقت يتفجر سيل من الأموال الأمريكية والأوروبية إلى إسرائيل كى تقوى ، وتقوى . وبلغ ما بعثت به ألمانيا الغربية وحدها ٤٣ مليون ونصف من الماركات ، هذا عدا دول أوروبا الأخرى .

أما أمريكا فقد أرسلت وحدها أربعة آلاف مليون جنيه . والمغفلون وحدهم هم الذين لا يحسبون هذا الدعم ليوم له ما بعده . ليوم ترممه

الصلبية من خلال الغيوب . وتعمل - بجلد ودأب - لتقريب موعده . إنه يومها المأمول .. اليوم الذي تنقض فيه على المنطقة كلها لتطوى أعلام الإسلام فيها طيما لا يعقبه نشور ..

دول أوروبا تزعم لنفسها الحق في حماية المسيحيين أيتها كانوا وتصيد الأكاذيب للتدخل في شؤون الآخرين باسم هذا الحق . المسلمين الذي جعلهم سوء الحظ قلة في بعض الأقطار فمن حق دول أوروبا أن تضع سياسة صارمة لإبادتهم ، دون أن يحتاج مسلم أو يعترض . ولا بأس إذا حدث شيء من ذلك أن يتهم هذا المسلم بالتعصب !!! أرأيت شبيها في العالمين بهذه الصفافة ؟؟

لقد هاجت الهيئات السياسية والدينية ضد الدولة العثمانية ، وافتعلت ضجيجا عاليا على ما أسمته مذابح الأرمن ، ولم تكن هذه القصة إلا عملا تأدبيا لقوم حركتهم أوروبا كى يطعنوا المسلمين في ظهورهم ، ويسلموهم إلى أعدائهم .. والآن هل يتحرك أحد للأسلوب الهمجي الذي يعامل به العرب مثلا داخل إسرائيل ؟؟ ولندع عرب فلسطين جانبا فإن قضيتهم معروفة على الأقل للعرب أنفسهم .

أما مسلمو أوروبا الشرقية ، أما الثانية عشر مليونا من المسلمين المبعثين في هذه الأرجاء ، فإن قضيائهم تحتاج إلى قليل أو كثير من إيضاح . إن الإسلام يختصر في تلك البقاع دون صريح ولا معين .. إن أندلسيا أخرى تصنع الآن في شرق أوروبا إماما للخطبة التي أشرنا إليها آنفا . إن المسلمين في هاتيك البقاع يشبهون غديراً تجمعت فيه المياه ، ولكنه انقطع عن ينبعه ، فهو موشك على الجفاف ، مع انقطاع المدد ووقدة الجو .

غير أن أعداءهم يخافون أن تنتد حياتهم لأسباب غير منظورة ، فهم يستعجلون هلاكهم بالقتل قبل أن يطول بهم الأجل !! ومن يدرى : ربما

تجددت لهم حياة مع حب العقيدة وقبول التضحية ؟ فليفتكوا بهم اليوم قبل الغد . ووَقَعَت مذابح البلقان الأولى سنة ١٩١٢ وهلك في أتونها الآلوف المؤلفة من النساء والأطفال والشيوخ ، وصكت أسماع العالمين أنباءها المفظعة .

أما دول أوروبا . . فلا نقول إن ذلك أرضها وحسب ، بل نقول إن ذلك كان بإيعاز منها وتشجيع . . وأما الشرق الإسلامي فقد ضج بالبكاء . وترجم « شوقي » عن مشاعره الأسيفة بهذه القصيدة المشهورة :

يا أخت أندلس عليك سلام !! هوت الخلافة عنك والإسلام !!  
وفيها يصف ملك الصرب ، قائد تلك المجزرة ، فيقول :

سکینه ، وحزامه ، ویینه والصویجان ، جیعها آشام  
ولم یأبه الصليبيون لشیء من هذا . لقد تركوا الإسلام الجريح يلقى  
حتفه بعد هذه الطعنة الموجعة . غير أن الإسلام لم یمت ، وتحامل أهله على  
أنفسهم واستأنفوا السير في قافلة الحياة . . وجاءت الحرب العالمية الثانية .  
جاءت لیستقبل المسلمون في شرق أوروبا نكبة أخرى . فقد انضمت  
يوغوسلافيا إلى الحلفاء ، وحاوت أن تكون عونا لهم على دولتي المحور  
« ألمانيا ، وإيطاليا » .

فليا حمى الوطيس لم تثبت « يوغوسلافيا » قليلا أمام الجيش الألماني حتى  
استسلمت ، وفرت حكومتها لتقيم في القاهرة تحت جناح إنجلترا . .  
المسيطرة يومئذ على الشرق الأوسط كله . وبقى في « يوغوسلافيا » وزير  
الحربية اليوغوسلافي يقاوم الألمان على رأس فلول من العصابات المعتصمة  
بالجبال .

فهل هذه كانت حقا وظيفة الجنرال « ميخائيلوفتش » قائد هذه  
العصابات ؟ كلا إنه انتهز فرصة انشغال الألمان في الجبهة الروسية واشتباك



أغلب قواهم في معاركها المريدة وتجنيدهم فرقة من الشباب اليوغوسلافي المسلم للعمل في هذا الميدان البعيد ، انتهز « ميخائيلوفتش » هذه الفرصة وواثب على القرى الإسلامية ، وأعمل فيها الفتوك والسلب والنهب ، وأرخي العنان للضيائين التي إحبست حينا ثم أمكنها الآن أن تتنفس !! فإذا السيف يحصد من المسلمين كم ؟ كم الذين هلكوا في تلك النار الموددة ؟ مائتا ألف مسلم .

إن الفكرة التي استيقظت بعثة هي إخلاء هذه الديار من المسلمين العزل المفجوعين !! وهام جمهور الموحدين على وجهه لا يدرى أين يذهب ؟؟ ويقدر الهمجي من المرض والجوع والبرد بمائتي ألف أخرى .. يقول مفتى فلسطين - وكان يومئذ لاجئا إلى ألمانيا - أبرق إلى بعض زعماء المسلمين يطلبون النجدة فأسرع إلى وزارة الخارجية الألمانية واستحثها على علاج الموقف ! فأجابته : إن هذه المنطقة أصبحت خاضعة لإيطاليا .

فസافرت إلى « روما » فورا وقابلت « موسوليني » وقلت له : إنه لو قتلت في بلادنا أسرة واحدة من الكاثوليك ، بل شخص واحد فقط لقامت الدنيا . ولكن هنا ، في منطقة احتلالكم ، وقعت مجازر هلك فيها الآن قريب من مائتي ألف مسلم . فأمر « موسوليني » وزير خارجيته « كونت شيانو » بمقابلة السفير الألماني « فون ماكتزى » لاتخاذ إجراءات مشتركة كى توقف هذه المذابح ولكن المذابح لم تقف ، وإن تك وطأتها خفت قليلا .

قال : فسافرت مرة أخرى إلى « برلين » ثم إلى « فيينا » ثم إلى « زغرب » . وبعد جهود مضنية تمكنت من السفر إلى « سراييفو » على مقربة من الأحداث الشنعاء . واستطعت إقناع القائد الألماني هناك أن يزود المسلمين بالسلاح ، ليدافعوا عن أنفسهم . وتفاهمت مع زعماء الطائفة الإسلامية على طريقة العمل ، فألفنا جيشا من شبابهم بلغ تعداده المائة ألف . وما كاد يظهر في الميدان حتى انسحب الجنرال « ميخائيلوفتش »

إلى أوكرانيا في الجبال . بل إن القائد الوغد أخذ يتودد إلى المسلمين ، ويظهر لهم الدين .

واليد التي أسدتها مسلمو الشرق إلى إخوانهم مسلمي البلقان في هذه المأساة العصبية هي قرابة خمسة وثلاثين ألف جنيه تبرعت بها الحكومة المصرية وهيئة الهلال الأحمر لمساعدة المنسوبين . . ولم تجد هذه النكبة شوقيا آخر يرسل وراءها عبراته . ولا استغرقت من تعليقات الأسى إلا سطورا ، قرأها المؤمنون حينا وعلى وجوههم سياء المزيمة والحزن ، ثم عمل الغزو الثقافي عمله في جر ذيول النسيان على كل شيء . ولو أن أربعين ألف كلب ماتوا في إحدى البقاع النائية ، لكان لذلك الحدث خبر يروى هنا وهناك .

ولكن القتلى مسلمون بين جماهير الأوروبيين مسلمون متغصبوون بين الأوروبيين معتدلين !! إن أحدا من رجال السياسة ، أو من رجال الدين في القارتين المتحضرتين أوروبا وأمريكا لم يأبه لما حصل . لأن الذي حصل صادف هوئي مكينا في النفوس . ألم أقل لك : إن استباحتنا ، واجتياح بلادنا وعقائدهنا شيء يستحق التكريم في منطق هؤلاء ونظرهم إلى الأمور .

إن عبادة يتقرب بها إلى الله ، وأدنى جهد في هذه السبيل مأثرة تذكر لصاحبتها - رجلا كان أو امرأة - بالحمد والثناء . وإن فيما إذا تفسر ما نشر في الصحف أخيراً من أن الفاتيكان يطلب المعلومات الكاملة عن إحدى المجنatas في الجيش الإنجليزي الزاحف على السودان من ستين سنة للقضاء على ثورة المهدى ؟ إنه يطلب المعلومات عنها تمهيداً لرسمها قديسة . . ! بنت مصرية ، خرجت على وطنها والتحقت مجندة بالجيش المحتل . لم تكن طبيبة ولا مرضية ، لأن الأمة المصرية يوم ذاك لم تكن تتألف هذا النوع من العمل . إنها كانت شيئاً لا ندرية . . ولا نذكره .

ولكن المهم أن البحث يدور حول تاريخها المجهول تمهيداً لدرج اسمها

مع القديسات . . ! وهكذا الخبر كلها ، كما نشرته مجلة « منبر الإسلام » التي تصدرها وزارة الأوقاف تحت عنوان : « هذه هي الحقائق ، فليقرأها الفاتيكان ». « قديسة مصرية شهيدة قتلت في ثورة المهدى » . . . « الفاتيكان يستعد لإدراجها بين القديسات » . . .

هامبورج في ٢٧ - ١ ش ١ - قالت اليوم مجلة « رديسيجل » إن الفاتيكان قد طلب من الجمعية « الجيزوئية » - الآباء اليسوعيين - بالإسكندرية أن تجمع معلومات عن سيدة مصرية تدعى « ماري لطيف » كانت قد تحولت إلى الكاثوليكية ، وقتلت وهي تحارب إلى جانب القوات المسلحة المصرية في ثورة المهدى عام ١٨٨٢ . وتقول الصحيفة : إن الفاتيكان قرر جمع المعلومات عن هذه السيدة تمهيداً لإعلانها قديسة بين قديسات الكنيسة الكاثوليكية . وختمت الصحيفة هذا النبأ بقولها : إن تقديس هذه البطلة المصرية من شأنه أن يعزز العلاقات القائمة بين الفاتيكان والعالم العربي .

هذا ما نشرته الأهرام . والحقيقة التي يعرفها التاريخ ، أن إنجلترا - بعد احتلالها مصر - استشرفت بأطماعها إلى احتلال السودان ، وبدأت تمد لذلك جبائلها ، وتدبر خططها ، مستغلة ضعف الحكام المصريين الذين وقعوا تحت سيطرة احتلالها . . .

ولما أحس المهدى بواحد التدبر ثار لإحباط ما يراه بيلاده من شر ، ورأى إنجلترا في هذه الثورة ما يهدد أطماعها الاستعمارية ، فاغتاظت قررت القضاء عليه ، وسارت إليه جيوشها بقيادة ضباطها الكبار ، وأعلنت على الملا أنها إنما تحاربه لأنه ثائر على السلطة المصرية الشرعية ، ولكن تستر أغراضها ونياتها أكرهت الحكومة المصرية على أن ترسل بعض قواتها مع جيشهما المحارب في السودان .

وكان المعروف لدى ضباط وجنود القوات المسلحة المصرية ، أنهم

مسخرون لخدمة أغراض الاستعمار . . وكانوا يشعرون بالغبطة الحانق والألم المر ، إذ يرون أنفسهم مكرهين إلى السير لقتال إخوانهم في العروبة والدين والوطن . أو مكرهين على التمكين للعدو البغيض أن يحتل السودان ، وأن يقتل أحرازه الثوار وأن يضرب على إخوانهم من الذلة والمهانة مثل ما ضرب على المصريين من قبل . فكانوا يتهزون كل فرصة مواتية ، للفرار من الصف الإنجليزي والانحياز إلى صف الإخوة الأشقاء وذلك بجملة أسباب :

أولاً : أن الجيوش التي كانت تقاتل المهدى هي جيوش إنجليزية لحرا ودما ، وإليك شهادة الإنجليز أنفسهم ؛ يقول المراسل الحربي لجريدة « الدليل نيوز » المرافق للجيش الإنجليزي بشرق السودان : إن الجيوش الإنجليزية تقاسى مصاعب ومشاق شديدة في قطع الطريق . ولما حاصر « غوردون » كتبت جريدة الدليل تلغراف تقول : إن هلاك « غوردون » أو وقوعه في أسر المهدى يذهب بالأعمال الحربية التي قامت بها العساكر الإنجليزية في السودان . وكان من قواد هؤلاء الجندي : « غوردون » و« جراهام » و« هفت » و« هكس » و« باكر » وغيرهم ، وهي قطعاً أسماء إنجليزية صميمة وليست أسماء مصرية .

ثانياً : أن الجنود والضباط المصريين كانوا يدعون صفوف العدو وينحازون إلى صفوف السودانيين حتى كان مع المهدى من الضباط وحدهم ما يزيد على خمسين ضابطاً ، وتذكر « التيمس » في غيظ أن « غوردون » لما اشتد عليه الحصار خرج بالفى جندي من المصريين لفك الحصار ، فترافق الجندي ، وانحاز خمسة ضباط إلى جند المهدى ، وقبض « غوردون » على اثنين من القوات الباشوات لأنهما حرضوا الجندي على التراجع ، وأعدمهما رمياً بالرصاص .

ثالثاً : أن هذه الحرب كانت حرباً استعمارية قذرة ، وليست حرباً مقدسة يستشهد فيها القديسون والقديسات ، وكيف يكون قديساً من

ينهض لحرب أقوام أبرياء مسلمين لم يعتدوا على أحد؟ وكل جريتهم أثمن أرادوا أن يعيشوا في أوطانهم أحراها ، فقاوموا رغبة المستعمر في إذلالهم . ولاشك أن مبادىء السيد المسيح عليه السلام تبرأ كل البراءة من أي حرب عدوانية تراق فيها الدماء ، وترهق الأرواح ، ويهدم العمran ، وتعن الخسائر والفواجع .

إذن بهذه السيدة المصرية ، كانت تصحب جيشاً إنجليزياً ، لا جيشاً مصرياً . وكانت تؤازر الجيش الإنجليزي على قتل الأبرياء ، وترميلا النساء ، وتيتيم الأطفال ، تكيناً له على أغراضه الاستعمارية الخسيسة . ولسنا نخلع عليها اللقب الذي تستحقه من وجهة النظر المصرية ، ولكننا نحسب أن سيدة هذا شأنها لا يرحب بها السيد المسيح في زمرة القديسات . .

ولعل ما يشرح له صدر الفاتيكان بهذه المناسبة أن من وقائع ثورة المهدى الثابتة أن «غوردون» كان قد أرسل في طلب قسيس لنشر المذهب البروتستنти بين مسلمي السودان ، لا لنشر المذهب الكاثوليكى الذى يعتنقه البابا . ولنسمع الآن ما يذكره السيد «جمال الدين الأفغان» عن سماحة «المهدى» مع الكاثوليك ، قال في العروة الوثقى : « جاء إلى الخرطوم ضابط مصرى وأخبر أن رسل الكاثوليك في مدينة عبيد تحت كتف «محمد أحمد المهدى» في حرية تامة ، تجربى عليهم المرتبات من طرفه وأن كنيستهم مفتوحة الأبواب » .

رابعاً : أن تقديس هذه البطلة ، ليس من شأنه أن يعزز العلاقات القائمة بين الفاتيكان والعالم العربى ، كما تظن مجلة « ردى بى جل » في آخر كلمتها . لأن السودان قطر عرب شقيق ، وكل العرب معه ينظرون إلى مثل هذا العمل - إذا وقع - نظرة جزع وألم ، ولاسيما أن الإنجليز أوقعوا ما أوقعوا بالسودان وهم يعلمون أنه قطر عربى ، وهى ذى جريدة « التيمس » تصف جنود الجيش السودانى بأنهم « عرب » حين ذكرت

إحدى هزائم «غوردون» إذ قالت: «وعاد غوردون إلى الحصون وغنم العرب من جيشه مقدارا وافرا من الذخائر».

وقف «لورد جرانفيل» في مجلس اللوردات يتكلم عن مقاومة العرب لا مقاومة السودانيين فيقول: «إن المقاومة التي لاقيناها من قبائل العرب في سواحل البحر الأحمر - شرق السودان - كان الغرض منها تمكن سلطة المهدى في البلاد السودانية».

\* \* \*

وبعد .. فقد ذكرت المجلة التي نشرت الخبر أن الفاتيكان طلب من الجمعية الجزرويتية «الأباء اليسوعيين» أن تجمع المعلومات عن هذه السيدة التي كانت تدعى «مارى لطيف». وهذا نحن أولاء نضع تحت أنظار الجمعية «الجزرويتية» هذه الحقائق لعلها تصلح لأن ترفع للفاتيكان !!! أما حال المسلمين الآن في ألبانيا ويوغوسلافيا وغيرهما من دول البلقان فإن للكلام فيه صحائف أخرى ، نرجو عون الله قريبا كى تنشر على حقيقتها الكاملة ..

كما نرجو أن نوفق إلى إخراج بحث شامل عن حال المسلمين في البلاد الشيوعية كلها . وأظن أن الدعاة المسلمين ، بعد هذه الإيماءة العجل إلى حال دينهم وأمتهم أمام الكتل المتألبة عليهم سيعرفون كيف يحمون الحقيقة من الضياع ، وأصحابها من التلاشى والفناء . أظنهم سوف يذكرون ولا يغفلون .. وأننا لنشكّر ساحة مفتى فلسطين ، على هذا الدرس الذى سجلنا أصوله ، ووسعنا حقيقته وفصوله .

\* \* \*



## نماذج حية

### ● القرآن :

الداعية إلى الله صديق لكتابه الكريم ، يألف تلاوته ، وينتظم في أداء ورده ، ويستوحش إذا حجزته عنه شواغل طارئة . والأصل أن يستوعبه كله حفظاً وتجويداً . فإن قصر عن تلك الدرجة فلن يقصر في إدمان مطالعته ، واستذكار موضع الاستشهاد منه . وليس المطلوب أن يكون الداعية وعاء لآي القرآن وأحترفه ، بحيث لو وصل إلى القمة في هذا المجال وصف بأنه مصحف متحرك ، كلاً .

إن صلة الداعية بكلام الله أسمى وأجل . إن المعانى العلمية للقرآن الكريم يجب أن تكون جزءاً كبيراً من الحياة العقلية له . تسبح في فكره كما تسبح الكواكب في أحواز الفضاء : ففي رأسه صورة للكون كله كما وصفته آيات القرآن . وفيه تاريخ للأمم البائدة ، ولم لقيت مصارعها ؟ وإحصاء لأحوال النقوس ، وبيان للمطلوب منها . ووعى لشئ التشرعات الموزعة في السور ، وفقه لأحكامها . وتصور لمشاهد الخشر والنشر يزاحم صورة الحياة الحاضرة . وحس بقيام الله على الخلائق كلها قياماً يوضحه ختام الآيات بعشرات من أسمائه الحسنى .

وكما أن عقل الداعية يمتلك بهذه المعرفة النظرية ، فإن قلبه يجب أن يتعش ببواعث الذكر الميسر له . وأن تستجيشه مصادر الرغبة والرهبة ، وتهزه معانى الوعيد والوعيد . ويتحرك مع أدوار الصراع المستمر بين الحق والباطل . ويقشعر جلدته في مواطن الوجل ، ويستريح ضميره مع بواعث الطمأنينة .

الداعية رجل يحيا في القرآن عقلاً وعاطفة ، ويراه أساس وجوده المادى والمعنوى ، ووظيفته التي تشغله بمعانها ومقارتها . ولا ريب أن حياته

على هذا النحو ترقى آمادا رحمة عن مستوى الناس . إنها ترفعه إلى الملايين وذاك معنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة » . لكن ، هل يسهل الوصول إلى تلك المكانة ؟ والجواب : إنه ليسير على من يسره الله له ! الواقع أن إمساك الآيات في الذاكرة صعب . ما لم يتعهدها الإنسان باستمرار التلاوة .

والقرآن في جوف الإنسان أشد تفصيا من الإبل في عقلها ، كما ذكر النبي صلى الله عليه وسلم ، فكيف بالحياة معه ، والتنفس في جوه ؟؟ إن ذلك يحتاج إلى طول مسيرة ، ودرايم صحو . والدعوة إلى الله على كل حال ليست مسلاة أمرىء خالى البال . فإن لم يستعد الرجل لها باستجواب قلبه ولبه فهيهات أن يصل . والجهد الإنساني وحده ضائع ما لم تلحظه لعنة العلية ، ويدركه الفضل العظيم . والأمر يتطلب مزيدا من الضراعة والإذابة والدعاة . وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو فيقول<sup>(١)</sup> : « اللهم أنا عبدك وابن عبدك ، وابن أمتك ، وفي قبضتك ، ناصيتي بيديك ، ماض في حكمك ، عدل في قضاوتك ... » إلخ .

\* \* \*

ورسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة في هذه الصلة بالقرآن . ومنه يتعلم الدعاة كيف يكونون صلتهم بالوحى المبارك .. والداعية الذى يحيا في جو القرآن ينشد للمجتمع حوله أن يحيا هو الآخر فيه ، وأن يقيم أوامره ويجتنب نواهيه ، وينفذ أحكامه ، ويرعى حدوده ، ويقبل عليه إقبال معظم لرسالته ، الموقن بصدقها ، الراجى سعادة الدارين من ورائها ..

ومن ثم فهو يلفت النظر بقوه إلى أن التوقير المفتعل لمجالس القرآن وأصوات التلاوة - كما مررت على ذلك العامة - لا جدوى منه . وأن

(١) سبق ذكر هذا الدعاء بنصه الكامل في صفات الداعية .

القرآن ما نزل لهذا ، ولا يخدم بهذا . القرآن أمة تنشأ في بوقته ، وكيان يصاغ وفق تعاليمه . قال الهاوى تحت عنوان « نحن نبغى القرآن » :

شد ويدعو لصالح الإنسان  
يخلقان الكمال في الشبان  
 فهو صقل الحجا وصقل اللسان  
 يتجلى هديه الحسنيان  
 س وفي كل منزل ومكان

إن هذا القرآن يهدى إلى الرٰ  
 نحن نبغى القرآن علماً وفهمـا  
 نحن نبغى القرآن لفظاً ومعنى  
 نحن نبغى القرآن ديناً ودنيـا  
 نحن نبغى القرآن في معهد الدرـ  
 وقال الشاعر في وصف بلاغته :

فيها لباغى المعجزات فناء  
 وتقدم البلاء والفصاء  
 وتختلف الإنجيل وهو ذكاء  
 قضت عكااظ به وقام حراء  
 والقرآن كله نماذج يتخير منها الداعية ، ما يناسب مقتضى الحال .

\* \* \*

## ● السنن :

كم من السنين كنت سأقضيها بحثاً وراء الحق الذي أهدانيه محمد صلى الله عليه وسلم وأنا في ضمير الغيب ؟ وكم من الآلام كنت أعانيها وأنا أنفق العمر في تجارب قبل أن أهتدى إلى السداد ؟ ومن الذي يضمن لي مع قدرت أن أظفر بالحقيقة الغالية ، وقد تاه عنها رجال تشابهت عليهم الطرق حيناً ، وانسدت في وجوههم المنافذ حيناً آخر ؟؟

وهي أتيت قدرأً من الذكاء الكشاف ، والنشاط الدءوب ، فمن للألف المؤلفة من الناس الذين قلت حظوظهم المعنوية ؟ وكيف يحيون على ظهر الأرض ؟؟ إنني كلما أحسست راحة الإيمان في نفسي ، وبرد

اليقين في قلبي ، وروعة الدين الذي ينير باطنى ، أشعر بميل شديد إلى شكر الرجل الذي يسر لى هذا الخير وأتاح لى أن أعرف ربى الواحد جل شأنه وأن أقدر النعمة التي حولى وأدرى حق من بعث بها ؟

نعم إننى أشعر بميل إلى شكر محمد صلى الله عليه وسلم والتنويه بفضله ، والثناء على صنيعه كلما غسلت وجهى في وضوء ، وطهرت بدنى لصلاة ، ووضعت وجهى على الأرض ساجداً أسبح ربى الأعلى !!! نعم ، وكلما سرت في الطريق متتصب القامة رافع الرأس عزيز النفس أرمق الكبار والصغار على أنهم عبيد مثلى لله الذى أدعوه وحده وأرجوه وحده .

وكلما شعرت بأنى إنسان أعرف من أين جئت ؟ وإلى أين أصير ؟ ولماذا خلقت ، وماذا أفعل وماذا أترك ؟؟ وكلما تصورت أن هناك بشراً كثيرين تكتنفهم الحيرة والظلمة لأنهم محرومون من ذلك المتعة المتاح لي أحسست أن في عنقى وعنق كل مؤمن مثل ديننا للرجل الطيب الكريم الذى مهد لنا بجهاده هذا الصراط المستقيم ، ديناً لمحمد صلى الله عليه وسلم .

إن هذه نظرة قد تكون منبعثة من الأثرة . رجل أهدانى خيراً جزيلاً ، وهداى إلى حق جليل فبدىءى أن أذكره وأشكره ، وأذيع بين الناس صنيعه . لكن لماذا لا يقدر المرء لفضله المجرد ؟ إن الجمال الرائع يعجب وكذلك الذكاء البارع ، والتفوق البارز في أى شأن من شئون الحياة . إن المعدن الإنسانى النفيس يستحق أن يغلى به تلقائياً ، وأن تعرف له مكانته .

لقد طوفت ببصرى ، وأنا تحت ، ومعى على السطح ألف مولفة من أوساط الخلق . رفعت الرأس ونظرت إلى القمة المتوجة بالنور والبر والبركة . تأملت في سيرة محمد صلى الله عليه وسلم وشمائله وسياساته . ورأيت أنه من هنا انبجست جميع القيم والمثل التي تحدو الإنسانية

أمجادها . فعرفت سر الحقيقة التي تقال دون افتعال أو افتخار . تقال للتعليم لا للاستعلاء ، يقوها هذا الرسول نفسه : « أنا سيد ولد آدم .. ولا فخر » .

يقوها ليرسم الطريق أمام كل حر يكره الهوان . أمام كل امرئ يكره حيرة الباطل ، وهوان الجمود . أمام كل إنسان ينشد الوصول إلى أسباب السيادة الصحيحة . يقوها ليعرف الجميع من أين تؤخذ الأسوة الحسنة .

\* \* \*

على كل داعية إلى الله أن يعرف قدر محمد صلى الله عليه وسلم جهد طاقته ، وإذا جأر إلى الله بالصلوة عليه ، فليودع هذه الصلاة روح الحب ، والشكر . ثم على كل داعية أن يعرف كيف خلص هذا الحق له . وكيف وصل لهذا الدين إليه . وكيف مهدت السبيل لجماهير السالكين إلى يوم القيمة . إن العالم كان محكوما بإشاعات طويلة ، وظنون قاتلة ، وأوهام لا حصر لها .

وكما تشيع الفرية المختلفة بين بعض الناس فتمسخ تصورهم وتفسد أحکامهم ، شاعت عن الله وعن دينه أكاذيب بلغت من السمك والصلابة حدا يعيى المصلحين ، وهامت الجماهير في القارات المائحة بسكنها تختبط في ديجور ليس له قرار . ونظر الله إلى الخلق فمقتهم عربهم وعجمهم . لقد ضلوا ضلالا بعيدا .

في هذا العماء السائد ، بدأ يصيص من الحق يشتعل ، ونور من الوحي يتائق . وبدأ صوت سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم يعلو باهدادية المستغربة . وتحولت الدنيا كلها من حول الرجل المبلغ عن الله إلى عاصفة تريد اقتلاعه من جذوره . وظل العراق بين الفريقين قريبا من ربع قرن كان الحق الناشيء فيها يسقى بخلاصات من عرق المجاهدين ودماء الشهداء .

وكان البطل الجلد الصبور يضرب بذراعيه هنا وهناك كما تضرب الشمس بأشعتها أكتاف السحب في يوم غائم . وما زال يقاوم قوى الظلم حتى تغلب عليها وملاً الأرض بأنوار الإسلام . وقصة هذا الكفاح وما أثر عن الرسول فيه من قول ، أو فعل ، أو حكم ، أو تقرير هو سنة النبي العظيم صلى الله عليه وسلم ، يجب أن يدرسها الدعاة وأن يجعلوها بعد كتاب الله ، أساس الحكمة التي يتعلمون ، ويعلمون .

ويقول<sup>(١)</sup> الجاحظ ، ومكانته في الأدب ما تعلمو ، يصف كلام الرسول : « ألقى الله على كلامه المحبة ، وغشاه بالقبول ، وجمع له بين المهابة والحلابة ، وهو مع استغنائه عن إعادته ، وقلة حاجة السامع إلى معاودته ، لم تسقط له كلمة ، ولا زلت له قدم ولا بارت له حجة ، ولم يقم له خصم ، ولا أفحمه خطيب ، بل يذبذب الخطب الطوال بالكلام القصير ، ولا يلتمس إسكات الخصم إلا بما يعرفه الخصم ، ولا يحتاج إلا بالصدق .

ثم لم يسمع الناس بكلام قط أعم نفعا ، ولا أصدق لفظا ، ولا أعدل وزنا . . من كلامه صلى الله عليه وسلم . وإن محاول الآن أن أسوق لكم نبذا من قوله في مواضع شتى ، ومعان متفرقة . فيها ترون الفصاحة والبلاغة المحمدية حية منيرة ، لم تبل القرون جدتها ولم تذهب شيئاً من طلاوتها . انظروا إلى هذه الكلمات :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أمرني رب بتسع : خشية الله في السر والعلانية ، وكلمة العدل في الغضب والرضا ، والقصد في الفقر والغني ، وأن أصل من قطعني ، وأعطي من حرمني ، وأعفو عن ظلمني ، وأن يكون صمتي فكرا ، ونطقني ذكرا ، ونظرى عبرة » . وقد وجدوا مكتوبا على قائم سيفه صلى الله عليه وسلم : « اعف عن

(١) عن كتاب « بطل الأبطال » للأستاذ عبد الرحمن عزام .

ظلمك ، وصل من قطعك ، وأحسن إلى من أساء إليك ، وقل الحق ولو على نفسك » .

ويقول ابن عباس : كنت رديف رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لي : « يا غلام إني أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، إذا سألت فاسأله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، وأعلم أن الأمة كلها لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله (تعالى) لك ، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله (تعالى) عليك ، رفعت الأقلام وجفت الصحف » . رواه الترمذى وقال : حديث حسن صحيح .

وعن أبي ذر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « اتق الله حি�ثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالف الناس بخلق حسن » .

وعن ابن عمرو بن العاص قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « خصلتان من كانتا فيه كتبه الله تعالى شاكرا صابرا ، ومن لم تكونا فيه لم يكتبه الله شاكرا ولا صابرا : من نظر في دينه إلى من هو فوقه ، فاقتدى به ، ونظر في دنياه إلى من هو دونه ، فحمد الله على ما فضلته به عليه » .

وعن حذيفة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا يكن أحدكم إمامة - وهو الذي لا يثبت مع أحد ولا على رأي لضعفه - يقول : أنا مع الناس ، إن أحسن الناس أحسنت وإن أساءوا أساء ، ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا ، وإن أساءوا أن تجنبوا إساءتهم » .

وعن معاوية أنه كتب إلى عائشة : أن اكتب إلى كتابا توصيني فيه ولا تكثري فكتبت : سلام عليك ، أما بعد : فإن سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « من التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله

تعالى مئونة الناس ، ومن التمس رضا الناس بسخط الله وكله الله تعالى إلى الناس » والسلام عليك .

وقال صلى الله عليه وسلم : « شر ما في الرجل ، شح هالع ، وجبن خالع ، اتقوا الظلم ، فإن الظلم ظلمات يوم القيمة ، واتقوا الشح فإن الشح أهلك من كان قبلكم . حلهم على أن سفكوا دماءهم ، واستحلوا بحارهم » . وقال : « إن الله كره لكم ثلاثة : قيل وقال ، وإضاعة المال ، وكثرة السؤال » .

وقال : « لا تظهر الشهادة بأخيك ، فيعافيه الله ويبتليك » . وقال : « ألا أنبئكم بشراركم ؟ الذي يأكل وحده ، ويجلد عبده ، وينعن رفده » . وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « يوشك أن طالت بك مدة أن ترى قوماً في أيديهم مثل أذناب البقر ، يغدون في غضب الله ويروحون في سخط الله » .

وقال : « صنفان من أهل النار لم أرهما : قوم معهم سياط كاذناب البقر يضربون بها الناس ، ونساء كاسيات عاريات مائلات ميلات رءوسهن كأسنمة البخت لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها » . وقال : « نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس : الصحة والفراغ » .

ثم انظروا إلى هذه الكلمات الموجزة ، وتدبروا ما فيها من حكم بالغة : لا خير في صحبة من لا يرى لك ما ترى له - رحم الله عبداً قال خيراً فغنم ، أو سكت فسلم - الناس بزمانهم أشبه - العدة عطية - العاقل أwolf مأwolf - لاتزال أمتى بخير ما لم تر الأمانة مغنمها ، والصدقة مغنمها - اتقوا المهلكات : شح مطاع ، وهو متبع وإعجاب المرء بنفسه .

وكان صلى الله عليه وسلم خطيباً لا يبارى ، يقصد إلى الحقيقة ، فيضعها بين سمع الناس وبصرهم ، لا يحاول أن يستبي القلوب بزخرف



القول ، يكره التفاصح والتنطع ، بين العبارة ، واضح المعنى ، وله خطب طوال لا حشو فيها ولا تقصير ، وقصيرى القول أن كلامه هو الكلام الموجز الشامل .

يقول أبو سعيد الخدري : صلى الله عليه وسلم يوماً صلاة العصر . ثم قام خطيباً ، فلم يدع شيئاً يكون إلى قيام الساعة إلا أخبرنا به . حفظه من حفظه ، ونسيه من نسيه ، وكان فيها قال : « إن الدنيا خضرة حلوة ، وإن الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون .

ألا فاتقوا الدنيا ، واتقوا النساء ، ألا لا يمنعن رجالاً هيبة الناس أن يقول بحق إذا علمه ، ألا إنه ينصب لكل غادر لواء يوم القيمة بقدر غدرته ، ولا غدرة أعظم من غدرة امام عامة . ألا إن الغضب جمرة في قلب ابن آدم ، أما رأيتم حمرة عينيه وانتفاح أوداجه .. فمن أحسن بشيء من ذلك فليلصق بالأرض » .

ثم انظروا إلى هذه الخطبة الجامعة لكثير من أصول الشرائع ، في صفحة موجزة يلقيها على مائة ألف ، في موقف عرفة ، في حجة الوداع ، ففيها ألغى مآثر الجاهلية ، وقرر مبادئ المساواة ، وحرم التأر ، وقضى بذلك على أقدم عرف للعرب ، وأمس شيء بقلوبهم ، وقضى كذلك على الربا ، ورفع درجة المرأة ، وحرم الفتن والنهب والغزو ، وكل مفخرة وعزّة بالباطل ، وذكر الأشهر الحرم ، فسوى بين أوقات السنة فيما هو حلال أو حرام ، وحرم النسبيّ الذي أفسد الجاهليون . ونصح الناس في أمور شتى ، وحذرهم ما يحقرون من أعمالهم ، وما يستهينون به من الآثام .

قال صلى الله عليه وسلم : « أيها الناس .. اسمعوا قولي ، فإني لا أدرى لعلى لا ألقاكم بعد عامٍ هذا بهذا الموقف أبداً .. أيها الناس .. إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض . السنة اثنا



عشر شهرا . منها أربعة حرم ، ثلاثة متواлиات : ذو القعدة ، وذو الحجة ، والمحرم ، ورجب مضر الذى بين جمادى وشعبان . أى شهر هذا ؟ أليس ذا الحجة ؟ قالوا : بلى . قال : فـأى بلد هذا ؟ أليس البلدة ؟ - يعنى مكة . قالوا : بلى .

قال : فـأى يوم هذا ؟ أليس يوم النحر ؟ قالوا : بلى . . قال : فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا ، وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم ، ألا فلا ترجعوا بعدي ضلالا يضرب بعضكم رقاب بعض . ألا فليبلغ الشاهد الغائب فلعل بعض من يبلغه أن يكون أوعى له من بعض من سمعه . ألا هل بلغت ؟ ألا هل بلغت ؟ فمن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من ائتمنه عليها . وإن كل ربا موضوع - أى مهدر - ولكن لكم رعوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون<sup>(١)</sup> ، قضى الله أنه لا ربا ، وإن ربا العباس بن عبدالمطلب - عم النبي - موضوع كله .

وإن كل دم كان في الجاهلية موضوع ، وإن أول دمائكم أضع دم ربيعة ابن الحارث بن عبدالمطلب - أى ابن عم النبي - . أما بعد : أيها الناس ، فإن الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم هذه أبداً . ولكنه إن يطع فيها سوى ذلك ، فقد رضى بما تحقرون من أعمالكم ، فاحذروه على دينكم .

أيها الناس : «إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيادةً فِي الْكُفْرِ، يَضْلِلُ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يَحْلُونَهُ عَامًا وَيَحْرُمُونَهُ عَامًا لَيَوْا طَئُوا عَدَةً مَا حَرَمَ اللَّهُ فَيَحْلُلُوا مَا حَرَمَ اللَّهُ»<sup>(٢)</sup> . أما بعد : أيها الناس ، فإن لكم على نسائكم حقاً ولهن عليكم حقاً لكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحداً غيركم تكرهونه ، وعليهن ألا

(١) لا تظلمون ولا تظلمون : الأولى بفتح التاء وكسر اللام والثانية بضم التاء وفتح اللام . .

(٢) التوبية : ٣٧ .

يأتين بفاحشة مبينة فإن فعلن فإن الله قد أذن لكم أن تهجروهن في المضاجع وأن تضر بوهن ضرباً غير مبرح ، فإن انتهين فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف .

أيها الناس ! استوصوا بالنساء خيراً ، فإنهن عندكم عوان<sup>(١)</sup> لا يملكن لأنفسهن شيئاً ، فاعقلوا - أيها الناس - قولي ، فإن بلغت ، وقد تركت فيكم ما إن اعتصمت به فلن تضلوا : كتاب الله وسنة رسوله .

أيها الناس : اسمعوا قولي واعقلوه : تعلم أن كل مسلم أخ للمسلم ، وأن المسلمين إخوة ، فلا يحل لامرئ مال أخيه إلا مالاً أعطاه عن طيب نفس منه فلا تظلمن أنفسكم ، اللهم هل بلغت ؟ فأجاب الناس من كل صوب : نعم . فقال : اللهم اشهد ، ونزل عن ناقته . هذه الخطبة جمعت أصولاً قد تبدو الآن معترضاً بها ، مجمعاً عليها ، ولكن الذين درسوا حالة المجتمع العربي وقت إلقائها ، بل حالة المجتمع الإنساني ، يعرفون أنها كانت أساساً جديداً لأكبر انقلاب اجتماعي منذ ظهوره صلى الله عليه وسلم ، ويلحظون إحياطتها على قصرها بالداء والدواء ، وأن فيها أساس الحضارة التي جعلت من العرب الضلال أمة تسوس المشرق والمغرب قروناً كثيرة .وها هي ذى الأيام تمر فتبلي كل جديد ، وفصاحة محمد صلى الله عليه وسلم وبلاعته لا تزال نصرة عذبة ، يبتهر بها المتطلع إلى الأدب والعلم ، ويجد فيها الأديب رياً وشفاء .

\* \* \*

### ● زاد للدعاة :

وهذه نماذج للقراءة والتدبر ، لا للحفظ والإلقاء قصدت من سوقها إثارة ما في النفوس من مشاعر الخير والصدق . فإن الكلمات العamerة

(١) جمع عانية ، أي أسيرات ، شبهاهن بالأسيرات لضعفهن .



باليقين ، الحافلة بالإخلاص ، الصائبة في تصوير جوانب الحياة ، الراسدة في إيضاح قضائهاها ، لها أثر ساحر في إحياء القلوب ، وإيقاظ الهمم ، وإطلاق العواطف الحبيسة وراء الهموم الصغار والأغراض التوافة .

وقد ارتأيت في ترتيب هذه النماذج أن تكون منوعة التزعمات ، متوازنة الفكرة والوجهة ، فلا ينجدب القارئ مع مناجاة خاشعة إلا شدته خطبة مهتاجة ، ولا يبغض سورة الحياة إلا ارتد إليها في صراع مع هذه الدنيا . ولا يهتم في طلب الآخرة إلا بأصر قصده مع هذه الدنيا .

والحق أن التدين الصحيح هو الذي يستكمل في طبيعته عناصر الكمال في المعاش والمعاد جيئا ، وتلتقي فيه شعب الإيمان كلها . فلا يطغى جانب على جانب . ولا يتضح معنى ويغيم آخر . ونريد من الداعية إلى الله - إذا عاش حيناً بين أفكار الرجال وكلماتهم - أن يقتبس منها ما يؤكده في نفسه هذه الحقيقة . أى أنه يتفع بها في زيادة تفهمه لدینه وإفهامه لآخرين .

ثم ليجعل من هذه الكلمات بذوراً تلقى في نفسه كما تلقى الحبوب في الأرض الخصبة لتخرج بعد حين . وقد زادت أضعافاً مضاعفة . ثم إن مستويات البلاغة في هذه النقول تتبع العصور التي قيلت فيها . وأذواق الناس تختلف في تقدير ما احتوته من جمال فني . وأعتقد أن بساطة الأداء الظاهرة في صدر الإسلام . أفضل من ضروب الأنافة التي التزمت في العصور الوسيطة .

وأحسب أن عصرنا الحاضر أخذ يقترب في تعبيره من طابع الصدر الأول . وليس يهمنا ما يتنمّى إليه الكلام من طبقات البلاغة ، إنما يهمنا ما أودع فيه من روح الإيمان وقوة الشعور وأصالحة المعنى . فذلك هو الزاد الذي تربو به ثروة الداعية ، ويقتدر به على توجيه الناس .



## ● وصية أبي بكر الصديق لعمه الفاروق :

«إني مستخلفك من بعدي وموصيك بتنقى الله . إن الله عملاً بالليل لا يقبله بالنهار وعملاً بالنهار لا يقبله بالليل . وإنك لا تقبل نافلة حتى تؤدى الفريضة . واعلم أثما ثقلت موازين من ثقلت موازينه يوم القيمة باتباعهم الحق في الدنيا وثقله عليهم . وحق لميزان لا يوضع فيه إلا الحق أن يكون ثقيلاً . وإنما خفت موازين من خفت موازينه يوم القيمة باتباعهم الباطل وخفتهم عليهم ، وحق لميزان لا يوضع فيه إلا الباطل أن يكون خفيفاً .

إن الله ذكر أهل الجنة فذكرهم بأحسن أعمالهم وتجاوز عن سيئاتهم ، فإذا ذكرتهم قلت : إن أخاف إلا أكون من هؤلاء . وذكر أهل النار فذكرهم بأسوأ أعمالهم ، ولم يذكر حسناتهم ، فإذا ذكرتهم قلت : إن لأرجو إلا أكون من هؤلاء . وذكر آية الرحمة مع آية العذاب ليكون العبد راغباً راهباً ، ولا يتمنى على الله غير الحق ، ولا يلقى بيده إلى التهلكة . فإذا حفظت وصيتي فلا يكن غائب أحب إليك من الموت - وهو آتيك - وإن ضيغت وصيتي فلا يكن غائب أبغض إليك من الموت ولست بمعجز الله » .

\* \* \*

## ● من خطب أبي بكر :

خطب رضي الله عنه عند توليه الخلافة فقال - بعد أن حمد الله وأثنى عليه - : «أيها الناس . . إن وليت عليكم ولست بخيركم ، فإن رأيتمون على حق فأعينوني ، وأن رأيتموني على باطل فسددوني . أطيعون ما أطع الله فيكم ، فإذا عصيته فلا طاعة لي عليكم إلا إن أقواكم عندي الضعيف حتى آخذ الحق منه ، وأضعفكم القوى حتى آخذ الحق له . أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم» .

وقال مرة - بعد الحمد والثناء - : إن أشقي الناس في الدنيا والآخرة هم



الملوك !! فرفع الناس رءوسهم - تعجباً - فقال : أيها الناس : إنكم لطعانيون عجلون . إن من الملوك من إذا ملك زهذه الله فيها بيده ، ورغبه فيها بيد غيره ، وانتقصه شطر أجله ، وأشرب قلبه الإشراق<sup>(١)</sup> فهو يحسد على القليل ويسخط على الكثير ، ويسأم الرخاء . . . لا يستجلِّي العبرة ولا يسكن إلى الثقة ، فهو كالدرهم القسى<sup>(٢)</sup> أو الشراب الخادع جذل الظاهر ، حزين الباطن ، فإذا وجبت نفسه<sup>(٣)</sup> ونضب عمره وضحا ظله<sup>(٤)</sup> ، حاسبه الله فأشد حسابه وأقل عفوه<sup>(٥)</sup> .

إلا وإن الفقراء - يعني القانعين - هم المرحومون . ألا وإن خير الملوك من آمن بالله ، وحكم بكتابه وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم . وإنكم اليوم على خلافة نبوة ومفرق حجة وسترون بعدي ملكاً عضوضاً ، وملكاً غيضاً ، وأمة شعاعاً ، ودماً مباحاً . فإن كانت للباطل نزوة ، ولأهل الحق كبوة يعفو<sup>(٦)</sup> بها الأثر ويكوت لها البشر ، فالزموا المساجد واستشروا القرآن واعتصموا بالطاعة ، ول يكن الإبرام بعد التشاور ، والصفقة بعد طول التناظر » .

\* \* \*

وخطب مرة أخرى فقال : « أوصيكم بتقوى الله ، وأن تشنوا عليه بما هو أهله ، وأن تخلطوا الرغبة بالرهبة . وتجمعوا الإلحاد بالمسألة فإن الله أثني على زكريا وعلى أهل بيته فقال « إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعونا رغباً ورهباً ، وكانوا لنا خاشعين »<sup>(٧)</sup> . ثم أعلموا عباد الله أن الله ارتهن بحقه أنفسكم ، وأخذ على ذلك مواثيقكم وعوضكم بالقليل الفاني الكثير الباقي .

(١) الخوف . (٥) شدد ، وقلل .

(٢) الزائف الرديء .

(٣) الأبياء : ٩٠ . حل أجله .

(٤) زال فلا ظل له على الأرض .



وهذا كتاب الله فيكم لا تفني عجائبها ولا يطفأ نورها ، فشقوا بقوله ، وانتصروا لكتابه واستبصروا فيه ل يوم الظلمة ، فإنه خلقكم لعبادته ، ووكل بكم الكرام الكاتبين يعلمون ما تفعلون . ثم اعلموا عباد الله أنكم تغدون وتروحون في أجل قد غيب عنكم علمه فإن استطعتم ألا تنتقضى الآجال إلا وأنتم في عمل الله فافعلوا ولن تستطعوا ذلك إلا بالله .

فسابقوا في مهل بأعمالكم قبل أن تنتقضى آجالكم ، فتردكم إلى سوء أعمالكم فإن أقواماً جعلوا آجاههم لغيرهم ، ونسوا أنفسهم ، فأنهاكم أن تكونوا أمثاهم . فاللoha الـوـحـاـ (١) والنجـاءـ النـجـاءـ ، فإن وراءكم طالباً حثيثاً مره سريعاً سيره » .

### ● من خطب عموم :

« الحمد لله الذي أعزنا وأكرمنا بالإيمان ورحمنا بنبيه صلى الله عليه وسلم ، فهدانا من الضلاله وجمعنا من الشتات وألف بين قلوبنا ونصرنا على عدونا ومكن لنا في البلاد وجعلنا به إخوانا متحابين . فاحمدوا الله على هذه النعمة واسألوه المزيد فيها والشكر عليها فإن الله قد صدقكم الوعد بالنصر على من خالفكـم .

وإياكم والعمل بالمعاصي وكفر النعمة فقلما كفر قوم بنعمة ولم يفزعوا إلى التوبة إلا سلبوها عزهم وسلط عليهم عدوهم . أيها الناس : إن الله أعز دعوة هذه الأمة ، وجمع كلمتها ، وأظهر فلوجهها ، ونصرها وشرفها ، فاحمدوه عباد الله على نعمه ، واسكروه على آلاهـ ، جعلنا الله وإياكم من الشاكـرـينـ » .

\* \* \*

وخطب مرة أخرى فقال : «أيها الناس . . إنك قد أتي على زمان وأنا أرى قراء القرآن إنما يريدون به الله عز وجل وما عنده . ألا وإنك قد خيل إلى أن قوماً مرتئين يريدون به الناس الدنيا . ألا فأ يريدوا الله بأعمالكم . ألا إنما كنا نعرفكم إذ يتنزل الوحي ، وإذا رسول الله بين أظهرنا ينبيئنا من أخباركم ، فقد انقطع الوحي وذهب النبي فإنما نعرفكم بما أقول لكم . . .

ألا من رأينا منه خيراً وأحببناه عليه . ومن رأينا منه شراً ظننا به شراً وأبغضناه عليه . . سرائركم بينكم وبين ربكم . ألا وإنما أبعث عمالى ليعلموكم دينكم وستكم . ولا أبعثهم ليضربوا ظهوركم وياخذدوا أموالكم فوالذى نفسي بيده لأقصنكم منهم . فقام عمرو ابن العاص فقال : يا أمير المؤمنين . أرأيت أن بعثت عاملة من عمالك فأدب رجلاً من رعيتك أقصصه منه ؟ قال : نعم . والذى نفس عمر بيده لأقصصه . فلقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقص من نفسه » .

\* \* \*

### ● من آخر ما قال عمر :

قال ابن عباس : دخلت على عمر في أيام طعنته . وهو مضطجع على وسادة من أدم . وعنه جماعة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم . . فقال له رجل : ليس عليك بأس .

قال : لئن لم يكن على اليوم ليكونن بعد اليوم . وإن للحياة لنصيباً من القلب وإن للموت لكربة ، وقد كنت أحب أن أنجي بنفسي وأنجو منكم ، وما كنت من أمركم إلا كالغريق يرى الحياة يرجوها ، ويخشى أن يموت دونها ، فهو يركض بيديه ورجليه ، وأشد من الغريق الذي يرى الجنة والنار وهو مشغول ، ولقد تركت زهرتكم كما هي ، ما لبستها فأنحلقتها . . وثمرتكم يانعة في أكمامها ما أكلتها . . وما جنئت ما جنست

إلا لكم ، وما تركت ورائي درهما ماعدا ثلاثين أو أربعين درهما .

ثم بكى ، و بكى الناس معه . فقلت : يا أمير المؤمنين أبشر ، فوالله لقد مات رسول الله وهو عنك راض ، و مات أبو بكر وهو عنك راض ، وإن المسلمين راضون عنك .. قال : المغدور والله من غررتموه ، أما والله لو أن لي ما بين المشرق والمغارب لافتديت به من هول المطلع .

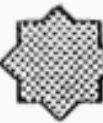
\* \* \*

### ● من حمو إلى أبنى موسى :

كتب عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشعري : « أما بعد .. فإن الناس نفرة عن سلطانهم ، فأعود بالله ، أن تدركني وإياك عمياء مجهلة ، وضغائن محملة ، وأهواء متبعه ، ودنيا مؤثرة . أقم الحدود ولو ساعة من النهار ، وإذا عرض لك أمران : أحدهما لله والأخر للدنيا ، فآثر نصيبك من الآخرة على نصيبك من الدنيا ، فإن الدنيا تنفد ، والآخرة تبقى ، وكن من خشية الله على وجل ، وأخف الفساق ، واجعلهم يدا يدا ، ورجلان رجلا .

واستدم النعمة بالشكر ، والطاعة بالتألف ، والمغفرة والنصرة بالتواضع والمحبة للناس . وعد مرضى المسلمين واشهد جنائزهم ، وباشر أمورهم ، وافتح بابك لهم ، فإنما أنت رجل منهم غير أن الله جعلك أثقلهم حلا . وقد بلغ أمير المؤمنين أنه فشت لك ولأهل بيتك هيبة في لباسك ومطعمرك ومركبك ليس للMuslimين مثلها : فإياك يا عبد الله أن تكون كالبهيمة همها في السمن .. والسمن حتفها . واعلم أن العامل إذا زاغ زاغت رعيته ، وأشقى الناس من يشقى به الناس ، والسلام » .

\* \* \*



### ● وصية عمر الخليفة من بعده :

أوصى عمر الخليفة من بعده فقال : « أوصيك بتقوى الله لا شريك له . وأوصيك بالهاجرين الأولين خيرا وأن تعرف لهم سابقاتهم . وأوصيك بالأنصار خيرا ، فاقبل من محسنهم وتجاوز عن مسيئهم . وأوصيك بأهل الأمصار خيرا فإنهم درء العدو ، جباة الفيء . لا تحمل فياهم إلا عن فضل منهم .

وأوصيك بأهل الbadia خيرا ، فإنهم أصل العرب ومادة الإسلام . أن تأخذ من حواشى أموال أغانيائهم فتردها على فقرائهم . وأوصيك بأهل الذمة خيرا أن تقاتل من ورائهم ولا تكلفهم فوق طاقتهم إذا أدوا ما عليهم للمؤمنين طوعا أو عن يد وهم صاغرون . وأوصيك بتقوى الله وشدة الحذر منه خافة مقتله أن يطلع منك على ريبة .

وأوصيك أن تخشى الله في الناس ، ولا تخشى الناس في الله . وأوصيك بالعدل في الرعية ، والتفرغ لحواجهم وثغورهم ، ولا تؤثر غنيهم على فقيرهم ، فإن ذلك بإذن الله سلامه لقلبك ، وحط لوزرك ، وخير في عاقبة أمرك حتى تفضي من ذلك إلى من يعرف سريرتك ويحول بينك وبين قلبك . وأمرك أن تستند في أمر الله وفي حدوده ومعاصيه على قريب الناس وبعيدهم . ثم لا تأخذك في أحد رأفة حتى تنهك منه مثل ما انتهك من حرمة الله .

واجعل الناس عندك سواء : لا تبال على من وجب الحق ثم لا تأخذك في الله لومة لائم . وإياك والأثرة والمحاباة فيها ولاك الله ما أفاء الله على المؤمنين فتجور وتظلم بل تحرم نفسك من ذلك مما قد وسعه الله عليك ، وقد أصبحت بمنزلة من منازل الدنيا والآخرة ، فإن اقترفت لدنياك عدلا وعفة عنها بسط الله لك اقترفت به إيمانا ورضاوانا ، وإن غلب عليك الهوى اقترفت به سخط الله .

وأوصيتك ألا ترخص لنفسك ، ولا لغيرك في ظلم أهل الذمة . ولقد أوصيتك وحضضتك ونصحتك ، فابتغ بذلك وجه الله والدار الآخرة ، واخترت من دلالتك ما كنت دالاً عليه نفسي وولدي ، فإن عملت بالذى ععظتك وانتهيت إلى الذى أمرتك أخذت به نصيباً وافراً ، وحظاً وافياً ، وإن لم تفعل ذلك ولم يهمك ، ولم تنزل معاظيم الأمور عند الذى يرضى الله به عنك يكن ذلك بك انتقاماً ورأيك فيه مدخولاً لأن الأهواء مشتركة ورأس كل خطيئة إبليس ، وهو داع إلى كل هلكة ، وقد أضل القرون السالفة قبلك ، فأوردهم النار ولبئس الثمن أن يكون حظ امرىء موالاة عدو الله الداعى إلى معاصيه .

ثم اركب الحق وخض إليه الغمرات وكن واعضاً لنفسك . أنشدك الله لما ترحت على جماعة المسلمين ، فأجللت كبارهم ، ورحمت صغارهم ، ووقرت عالمهم ولا تضرهم فيذلوا ، ولا تستأثر عليهم بالفيء فتغضبهم ، ولا تحرمهم عطاياهم عند محلها فتفقرهم ولا تجمرهم <sup>(١)</sup> في البعثة فتقطع نسلهم ، ولا تجعل المال دولة بين الأغنياء منهم . ولا تغلق بابك دونهم . فيأكلن قويمهم ضعيفهم . هذه وصيتي إليك . وأشهد الله عليك .. وأقرأ عليك السلام » .

\* \* \*

### ● لعثمان رضى الله عنه :

لما بويع عثمان رضى الله عنه خرج إلى الناس فخطبهم . فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أيها الناس .. أول كل مركب صعب . وإن بعد اليوم أيام ، وإن أعيش تأتكم الخطب على وجوهها . وما كنا خطباء . وسيعلمون الله .. » .

(١) البعثة : هي الجيوش التي يبعثها الإمام إلى أرض العدو أو عند التغور ، وتجهزهم : تركهم هناك بحيث لا يعودون إلى ديارهم وأهليهم .

ومن خطبة له قال : «أيها الناس .. اتقوا الله فإن تقوى الله غنم . وإن أكيس الناس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت واكتسب من نور الله نوراً لظلمة القبر ، وليخش عبد أن يخسره الله أعمى وقد كان بصيراً . وقد يلقى الحكيم جوامع الكلم . ولكن الأصم ينادي من مكان بعيد . واعلموا أن من كان الله له لم يخف شيئاً . ومن كان الله عليه فمن يرجوه بعده » ؟

وقال في خطبة له : «ابن آدم .. اعلم أن ملك الموت الذى وكل بك لم يزل يخلك ويتخطى إلى غيرك منذ أنت في الدنيا . وكأنه قد تخطى غيرك إليك وقصدك ، فخذ حذرك ، واستعد له . ولا تغفل فإنه لا يغفل عنك . واعلم ابن آدم أنك إن غفلت عن نفسك ولم تستعد لها لم يستعد لها غيرك . ولا بد من لقاء الله فخذ لنفسك ولا تكلها إلى غيرك والسلام » .

\* \* \*

وآخر خطبة خطبها عثمان قال : «إن الله إنما أعطاكم الدنيا لتطلبوا بها الآخرة ، ولم يعطكموها لتركتوا إليها . إن الدنيا تفني والآخرة تبقى ، لا تبطرنكم الفانية ولا تشغلنكم عن الباقيه وآثروا ما يبقى على ما يفني ، فإن الدنيا منقطعة وإن المصير إلى الله .

اتقوا الله فإن تقواه جنة من بأسه ، ووسيلة عنده ، واحذروا من الله الغير<sup>(١)</sup> . والزموا جماعتكم ولا تصيروا أحزاباً «واذكروا نعمة الله عليكم إذ كتم أعداء فألفوا بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً وكتتم على شفاعة من النار فأنقذكم منها ، كذلك يبيّن الله لكم آياته لعلكم تهتدون . ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ، وأولئك هم المفلحون»<sup>(٢)</sup> .

(١) الغير : تغير الحال ، وانتقاها إلى الفساد . (٢) آل عمران : ١٠٣، ١٠٤ .

● **الإمام على : « الناس والعلم »**

قال كمبل بن زياد النخعى : أخذ على بن أبي طالب رضى الله عنه يدى ، فآخرجنى ناحية الجبانة فلما أصحر<sup>(١)</sup> جعل يتنفس ، ثم قال : يا كمبل بن زياد : القلوب أوعية ، فخيرها أو عاها ، احفظ عنى ما أقول لك :

الناس ثلاثة : فعلم رباني ، ومتعلم على سبيل نجاة ، وهمج رعاع ، أتباع كل ناعق يمليون مع كل ريح ، لم يستطعوا بنور العلم ولم يلجأوا إلى ركن وثيق . العلم خير من المال : العلم يحرسك وأنت تحرس المال . العلم يزكي على الإنفاق ، والمال تنقصه النفقة . العلم حاكم ، والمال محكوم عليه . ومحبة العلم دين يدان به . العلم يكسب العالم الطاعة في حياته ، وجميل الأحداثة بعد رفاته ، وصناعة المال تزول بزواله . مات خزان الأموال وهم أحياء ، والعلماء باقون على الدهر ، أعيانهم مفقودة ، وأمثالهم في القلوب موجودة .

هاه هاه ، وإن ههنا علماً - وأشار إلى صدره - لو أصبت له حملة ! بل أصبت له لقناً<sup>(٢)</sup> غير مأمون عليه ، يستعمل آلة الدين للدنيا ، يستظهر بحجج الله على كتابه ، وينعمه على عباده . أو منقاداً لأجل الحق لا بصيرة له في أحيائه<sup>(٣)</sup> ، ينقدح الشك في قلبه بأول عارض من شبهة ، لا ذاك ولا ذاك . أو منهوماً باللذات ، سلس القيادة للشهوات . أو مغرى بجمع الأموال والادخار . ليسوا من دعاة الدين ، أقرب شبهأً بهم الأنعام السائمة . لذلك يموت العلم بموت حامليه .

**اللهم بلى ، لن تخلو الأرض من قائم الله بحجته ، لكي لا تبطل حجج**

(١) أصحر : أي بلغ الصحراء ودخلها .

(٢) ذكيا فطنا .

(٣) نواحية وجوانبه .

الله وبيناته . . أولئك الأقلون عدداً ، الأعظمون عند الله قدرأً ، بهم يدفع الله عن حججه ، حتى يؤدوها إلى نظرائهم ، ويزرعوها في قلوب أشياهم ، هجم بهم العلم على حقيقة الأمر فاستلنا ما استرعا منه المترفون ، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون ، صحبوا الدنيا بأبدان ، أرواحها معلقة بالملأ الأعلى . أولئك خلفاء الله في أرضه ، ودعاته إلى دينه . هاه هاه ، شوقاً إلى رؤيتهم ، وأستغفر الله لي وللهم . إذا شئت فقم . . . !!!

\* \* \*

### ● بادروا بالعمل :

أما بعد . . فإن الدنيا قد أدبرت وآذنت بوداع ، وإن الآخرة قد اقتربت وأشرفت باطلاع . ألا وإن المضمار اليوم والسباق غداً . . أفلأ تائب من خططيته قبل منيته !؟ ألا عامل لنفسه قبل يوم بؤسه ؟ ألا وإنكم في أيام أمل من ورائه أجل ، فمن أخلص في أيام أمله ، قبل حضور أجله ، فقد نفعه عمله ، ولم يضره أجله ، ومن قصر في أيام أمله قبل أجله فقد خسر عمله وختره أجله .

ألا فاعملوا الله في الرغبة كما تعملون له في الرهبة . ألا وإن لم أر كالجنة نام طالبها ، ولا كالنار نام هاربها . ألا وإنه من لم ينفعه الحق يضره الباطل . ومن لم يستقم به الهدى يحيى به الضلال إلى الردى . . ألا وإنكم قد أمرتم بالظعن ودللتم على الزاد . وإن أخوف ما أخاف عليكم اتباع الهوى وطول الأمل فتزودوا في الدنيا ما تحرزون به أنفسكم غداً . .

\* \* \*

### ● الموء في الدنيا :

إنما المرء في الدنيا غرض تنتصل فيه المنايا . ونهاي للمصائب . وفي كل أكلة غصص ، ومع كل جرعة شرق . ولا ينال العبد فيها نعمة إلا بفارق

آخرى ، ولا يستقبل يوماً من عمره إلا بهدم آخر من أجله . فتحن أعون  
الحتوف ، وأنفسنا تسوقنا إلى الفناء . فمن أين نرجو البقاء ؟ وهذان الليل  
والنهار لم يرفعا من شيء شرفاً إلا أسرعا الكراة في هدم ما بناه وتفرق  
ما جمعاه . . . !!! فاطلبوا الخير وأهله . واعلموا أن خيراً من الخير  
معطيه ، وشراً من الشر فاعله .

\* \* \*

● لا تذموا الدنيا :

ذم رجل الدنيا عند علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه فقال على :  
الدنيا دار صدق لمن صدقها ، ودار نجاة لمن فهم عنها . ودار غنى لمن تزود  
منها ، ومهبط وحى الله ، ومصلى ملائكته . ومسجد أنبيائه . ومتجر  
أوليائه ربحوا فيها الرحمة ، واكتسبوا فيها الجنة . فمن ذا الذي يذمها ؟  
وقد آذنت بيها . ونادت بفراقها وشبيهت بسرورها السرور . وبيلائها  
البلاء ترغيباً وترهيباً !

في أيها الدام للدنيا المعلل نفسه متى خدعتك الدنيا ؟ أم متى استذمت  
إليك . أبصارع آبائك في البلى ؟ أم بمضاجع أمهاتك في الثرى ؟ كم  
مرضت بيديك ؟ وكم عللت بكفيك ؟ تطلب له الشفاء ، وتستوصف له  
الأطباء ، غداة لا يعني عنه دواؤك ولا ينفعه بكاؤك .

\* \* \*

● قل من حرم زينة الله :

مرض الربيع بن زياد الحارثي ، فذهب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب  
يعوده ، فكان فيها قال له الربيع : يا أمير المؤمنين . . . ألا أشكوك إليك  
عاصم بن زياد ؟ قال : وما له ؟ . قال : لبس العباءة ، وترك الملاعة ،  
وغم أهله ، وأحزن ولده . فقال : على عاصماً . . . فلما أتاه عبس في  
وجهه ، وقال : ويلك يا عاصم . أترى الله أباح لك اللذات ، وهو يكره



أخذك منها؟! . لأنك أهون على الله من ذلك .

أما ما سمعته يقول : « مرج البحرين يلتقيان . بينهما بربخ لا يغopian » (١) . ثم قال : « يخرج منها اللؤلؤ والمرجان » (٢) ، قوله : « ومن كل تأكلون لحمًا طرياً وتستخرجون حلية تلبسوها » (٣) . أما والله فإن ابتدال نعم الله بالفعال أحب إليه من إبتدالها بالمقابل وقد سمعته عز وجل يقول : « وأما بنعمة ربك فحدث » (٤) . ويقول : « قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق » (٥) .

وإن الله عز وجل خاطب المؤمنين بما خاطب به المرسلين فقال : « يا أيها الذين آمنوا كلوا من طبيات ما رزقناكم » (٦) . وقال « يا أيها الرسل كلوا من الطبيات واعملوا صالحاً ، أني بما تعملون عليم » (٧) . فقال عاصم : فعلام اقتصرت أنت يا أمير المؤمنين على لبس الخشن ، وأكل الجشب (٨)؟ قال : إن الله افترض على أئمة العدل أن يقدروا أنفسهم بالعوام لثلا يشنع على الفقير فقره . . . قال : فما برح لبس الملاء ، ونبذ العباء .

\* \* \*

• الله :

قال في خطبة له يشنى على الله : « هو أول كل شيء ووليه ، وكل شيء خاشع له ، وكل شيء قائم به ، وكل شيء ضارع إليه ، وكل شيء مستكين له . خشعت له الأصوات ، وكلت دونه الصفات ، وضلت دونه

(٥) الأعراف : ٣٢ .

(١) الرحمن : ١٩ ، ٢٠ .

(٦) البقرة : ١٧٢ .

(٢) الرحمن : ٢٢ .

(٧) المؤمنون : ٥١ .

(٣) فاطر : ١٢ .

(٨) الطعام الرديء .

(٤) الضحى : ١١ .

الأوهام ، وحارت دونه الأحلام ، وانحسرت دونه الأ بصار . لا يقضى في الأمور غيره ، ولا يتم شيء منها دونه .

سبحانه ما أجل شأنه ، وأعظم سلطانه ، تسing له السماوات العلا ، ومن في الأرض السفل ، له التسبیح والعظمة . والملك والقدرة ، والحلول والقوة . يقضى بعلم ، ويعفو بحلم . قوة كل ضعيف ، ومفرغ كل ملهوف ، وعز كل ذليل ، وولي كل نعمة ، وصاحب كل حسنة ، وكاشف كل كربة . المطلع على كل خفية ، المحصى كل سريرة ، يعلم ما تكن الصدور ، وما ترخي عليه الستور . الرحيم بخلقه ، الرؤوف بعياده ، من تكلم منهم سمع كلامه ، ومن سكت منهم علم ما في نفسه ، ومن عاش منهم فعليه رزقه . ومن مات فإليه مصيره ، أحاط بكل شيء حفظه .

اللهم لك الحمد عدد ما تحيى وتنيت ، وعدد أنفاس خلقك ولفظهم ولحظ أبصارهم وعدد ما تجري به الرياح ، وتحمله السحاب ، ويتختلف به الليل والنهار ، وتشرق عليه الشمس والقمر والنجوم ، حمداً لا ينقضى عدده ولا يفني مده . اللهم أنت قبل كل شيء ، وإليك مصير كل شيء ، وتكون بعد هلاك كل شيء ، وتبقى ويفنى كل شيء ، وأنت وارث كل شيء ، أحاط علمك بكل شيء ، وليس يعجزك شيء ولا يتوارى عنك شيء . ولا يقدر أحد قدرك . ولا يشكرك أحد حق شكرك . ولا تهتدى العقول لصفتك ولا تبلغ الأوهام حدرك .

حارت الأ بصار دون النظر إليك قلم ترك عين فتخبر عنك : كيف أنت ؟ وكيف كنت ؟ . لا نعلم اللهم كيف عظمتك غير أنا نعلم أنك حي قيوم لا تأخذك سنة ولا نوم ، لم ينته إليك نظر . ولم يدركك بصر . ولا يقدر قدرتك ملك ولا بشر . أدركت الأ بصار . وكتبت الآجال . وأحصيت الأعمال . وأخذت بالنواصي والأقدام . لم تخلق الخلق حاجة ولا وحشة ، ملأت كل شيء عظمة فلا يرد ما أردت ولا يعطي ما منعت ،

ولا ينقص سلطانك من عصاك ، ولا يزيد في خلقك من أطاعك .

كل سر عندك علمه . وكل عيب عندك شاهده فلم يستر عنك شيء  
ولم يشغلك شيء عن شيء . وقدرتك على ما تقضى كقدرتك على  
ما قضيت . وقدرتك على القوى كقدرتك على الضعيف . وقدرتك على  
الأحياء كقدرتك على الأموات . فإليك المتهى وأنت الموعد . لا منجي  
منك . إلا إليك بيدك ناصية كل دابة . وبإذنك تسقط كل ورقة ولا يعزب  
عنك مثقال ذرة » .

\* \* \*

### ● طلب التوبة <sup>(١)</sup> :

اللهم أنه يحجبني عن مسألتك خلال ثلاث ، وتحدوني عليها خلة  
واحدة :

- ١ - يحجبني أمرت به فأبطأت عنه .
- ٢ - ونهى نهيتني عنه فأسرعت إليه .
- ٣ - ونعمة أنعمت بها فقصرت في شكرها .

وتحدوني على مسألتك تفضلك على من أقبل بوجهه إليك . ووفد  
بحسن ظنه إليك . إذ جميع إحسانك تفضل . وإذا كل نعمك ابتداء . فها  
أنا ذا يا إلهي واقف بباب عزك وقوف المستسلم الذليل وسائلك على الحياة  
مني سؤال البائس المعيل . مقر لك بأنى لم أستسلم وقت إحسانك إلا  
بالإقلال عن عصيانك . ولم أخل في الحالات كلها من امتنانك .

فهل ينفعني - يا إلهي - إقرارى عندك بسوء ما اكتسبت ؟ وهل ينجيني  
منك اعترافى لك بقبح ما ارتكبت ؟ أم أوجبت لي في مقامى هذا  
سخطك ، أم لزمنى في وقت دعائى مقتلك . سبحانهك . لا أ Yas منك

(١) للإمام « زين العابدين على بن الحسين » رضى الله عنها .

وقد فتحت لي باب التوبة إليك .

بل أقول مقال العبد الذليل الظالم لنفسه المستخف بحرمة ربه الذي عظمت ذنبه فجلت ، وأدبرت أيامه ، حتى إذا رأى مدة العمل قد انقضت ، وغاية العمر قد انتهت ، وأيقن أنه لا يحيص له منك ، ولا مهرب له عنك ، تلقاءك بالإنابة ، وأخلص لك التوبة ، فقام إليك بقلب طاهر نقى ، ثم دعاك بصوت حائل خفى . قد تطأطأ لك فانحنى . ونكس رأسه فانثنى .

قد أرعدت خشتيه رجليه ، وغرقت دموعه خديه . يدعوك بـ « يا أرحم الراحمين ، ويا أرحم من أناب إليه المنيون ، وانتابه المسترحمون ، ويا أعطف من أطاف به المستغفرون ، ويا من عفوه أكثر من نقمته ، ويا من رضاه أوفى من سخطه ، يا من تحمد إلى خلقه بحسن التجاوز ، ويا من عود عباده قبول الإنابة ، ويا من استصلاح فاسدتهم بالتوبة ، ويا من رضى من فعلهم باليسر ، ويا من كافأ قليلهم بالكثير ، ويا من ضمن لهم إجابة الدعاء ، ويا من وعدهم على نفسه بفضله حسن الجزاء .

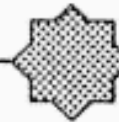
ما أنا بأعصى من عصاك فغفرت له .

وما أنا بألوم من اعتذر إليك فقبلت منه .

وما أنا بأظلم من تاب إليك فعدت عليه .

أتوب إليك في مقامي هذا ، توبة نادم على ما فرط منه ، مشفق مما اجتمع عليه ، خالص الحياة مما وقع فيه ، عالم بأن العفو عن الذنب العظيم لا يتعاظمك ، وأن التجاوز عن الإثم الجليل لا يستعصبك ، وأن احتمال الجنایات الفاحشة لا يتكاءك ، وأن أحب عبادك إليك من ترك الاستكبار عليك ، وجانب الإصرار ، ولزم الاستغفار .

وأنا أبراً إليك من أن أستكبر .



وأعوذ بك من أن أصر .

وأستغفرك لما قصرت فيه .

وأستعين بك على ما عجزت عنه .

اللهم صل على محمد وآلـه ، وهب لي ما يحبـ على لك ، وعافـيـ ماـ أـسـتـوـجـبـهـ مـنـكـ ، وـأـجـرـنـيـ مـاـ يـخـافـهـ أـهـلـ الإـسـاءـةـ .ـ فـإـنـكـ مـلـءـ بـالـعـفـوـ ، مـرـجـوـ لـلـمـغـفـرـةـ ، مـعـرـوـفـ بـالـتـجـاـوـزـ .ـ لـيـسـ لـحـاجـتـيـ مـطـلـبـ سـوـاـكـ .ـ وـلـاـ لـذـنـبـيـ غـافـرـ غـيرـكـ حـاـشـاكـ .ـ وـلـاـ أـخـافـ عـلـىـ نـفـسـيـ إـلـاـ إـيـاـكـ .ـ إـنـكـ أـهـلـ التـقـوـيـ وـأـهـلـ الـمـغـفـرـةـ .ـ صـلـ عـلـىـ مـحـمـدـ وـآلـ مـحـمـدـ ، وـأـقـضـ حـاجـتـيـ ، وـأـنـجـحـ طـلـبـتـيـ ، وـأـغـفـرـ ذـنـبـيـ وـأـمـنـ خـوـفـ نـفـسـيـ .ـ إـنـكـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ قـدـيرـ ، وـذـلـكـ عـلـيـكـ يـسـيرـ .ـ آـمـيـنـ يـارـبـ الـعـالـمـيـنـ .

\* \* \*

### ● وـلـهـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ فـيـ التـضـرـعـ :

الـلـهـمـ يـاـ مـنـ بـرـحـتـهـ يـسـتـغـيـثـ الـمـذـنـبـوـنـ .ـ وـيـاـ مـنـ إـلـىـ ذـكـرـ إـحـسـانـهـ يـفـزـعـ الـمـضـطـرـوـنـ ، وـيـاـ مـنـ لـخـيـفـتـهـ يـتـحـبـ الـخـاطـئـوـنـ ، وـيـاـ أـنـسـ كـلـ مـسـتـوـحـشـ غـرـيـبـ ، وـيـاـ فـرـجـ كـلـ مـكـرـوبـ كـتـيـبـ ، وـيـاـ غـوـثـ كـلـ مـخـذـولـ فـرـيدـ ، وـيـاـ عـضـدـ كـلـ مـخـتـاجـ طـرـيدـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ وـسـعـتـ كـلـ شـيـءـ رـحـمـةـ وـعـلـمـاـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ جـعـلـتـ لـكـلـ مـخـلـقـ فـيـ نـعـمـكـ سـهـلـاـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ عـفـوـهـ أـعـلـىـ مـنـ عـقـابـهـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ تـسـعـيـ رـحـمـتـهـ أـمـامـ غـضـبـهـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ عـطـاؤـهـ أـكـثـرـ مـنـ مـنـعـهـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ اـتـسـعـ الـخـلـائـقـ كـلـهـمـ فـيـ وـسـعـهـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ لـاـ يـرـغـبـ فـيـ جـزـاءـ مـنـ أـعـطـاهـ .

وـأـنـتـ الـذـىـ لـاـ يـفـرـطـ فـيـ عـقـابـ مـنـ عـصـاهـ .

وأنا يا إلهي عبده الذي أمرته بالدعاء فقال: لبيك وسعدتك.  
ها أنذا يارب مطروح بين يديك.

أنا الذي أوقرت الخطايا ظهره .

وأنا الذي أفت الذنوب عمره :

وأنا الذي - بحمله - عصاك ، ولم

وأنا الذي - بجهله - عصاك ، ولم تكن أهلا منه لذاك .

هل أنت - يا إلهي - راحم من دعاك فأبلغ في الدعاء؟

أَمْ أَنْتَ غَافِرٌ لِمَنْ بَكَاكَ فَأَسْرَعَ فِي الْبَكَاءِ؟

أَمْ أَنْتَ مُتَجَاوِزٌ عَمَّنْ عَفَرَ لَكَ وَجْههِ تَذَلِّلاً؟

أَمْ أَنْتَ مَعْنَى مِنْ شَكِّي إِلَيْكَ فَقْرَهُ تُوكَلًا؟

إلهي لا تخيب من لا يجد معطياً غيرك ، ولا تخذل من لا يستغنى عنك

بأحد دونك .

ولا تحرمني . وقد رغبت إليك . ولا تجدهن بالرد . وقد انتصبت بين

پدیک .

أنت الذى وصفت نفسك بالرجمة . فصل على محمد وآلـه . وارحنـى  
وأنت الذى سمـيت نفسـك بالعـفو فـاعـف عـنـى . قد تـرى يـا إلهـى فيـضـ  
دـمعـى منـ خـيفـتكـ . وـوجـيبـ قـلـبـى منـ خـشـيـتكـ . وـانتـفـاضـ جـوارـحـى منـ  
هـيـبـتكـ . كـلـ ذـلـكـ حـيـاءـ منـكـ لـسـوـءـ عـمـلـىـ . وـلـذـاكـ خـمـدـ صـوـقـ عنـ الجـارـ  
إـلـيـكـ . وـكـلـ لـسـانـيـ عنـ مـنـاجـاتـكـ .

يا إلهي . فكم من عائبة سرتها على فلم تفضحني ؟ وكم من شائنة ألمت بها فلم تهتك عن سرتها ؟ ولم تقلدن مكروه شنارها ، ولم تبد سوءاتها لمن يلتمس معايبي من جيرق ، وحسدة نعمتك عندى . ثم لم ينهني ذلك عن أن جريت إلى سوء ما عهدت مني . فمن أجهل مني - يا إلهي - برشده . ومن أغفل مني عن حظه ؟



ومن أبعد مني عن استصلاح نفسه ؟ حين أنفق ما أجريت على من رزقك فيما نهيتني عنه من معصيتك ؟ ومن أبعد غوراً في الباطل ؟ وأشد إقداماً على السوء مني حين أقف بين دعوتك ودعوة الشيطان . فاتبع دعوته على غير عمي مني في معرفة به ، ولا نسيان من حفظى له ، وأنا حيئنذا موقن بأن متى دعوتك إلى الجنة ، ومتى دعوته إلى النار ؟

سبحانك . ما أعجب ما أشهد به على نفسي ! وأعدده من مكتوم أمري . وأعجب من ذلك ، أناشك عنى وإبطاؤك عن معاجلتي . وليس ذلك من كرمى عليك ، بل تائياً منك لي ، وتفضلاً منك على . لأن أرتدع عن معصيتك المسخطة . وأقلع عن سيئات المحلقة . ولأن عفوك عن أحب إليك من عقوبتي .

بل أنا يا إلهي أكثر ذنوباً . وأصبح آثاراً ، وأشنع أفعالاً وأشد في الباطل تهوراً وأضعف عند طاعتك تيقظاً ، وأقل لوعيتك انتباهاً وارتقاهاً من أن أحصى لك عيوب ، أو أقدر على ذكر ذنوب . وإنما أويخ بهذا نفسي طمعاً في رأفك التي بها صلاح أمر المذنبين ورجاء رحمتك التي بها فكاك رقاب الخاطئين . اللهم وهذه رقبي قد أرقتها الذنوب ففصل على محمد وآله وأعتقها بعفوك . وهذا ظهري أثقلته الخطايا . ففصل على محمد وآله وخفف عنه بمنك .

يا إلهي . لو بكىتك إليك حتى تسقط أشفار عيني ، وانتجت حتى ينقطع صوقي ، وقمت لك حتى تنشر قدمائى ، وركعت حتى ينخلع صلبي ، وسجدت لك حتى تتفقاً حدقاتي ، وأكلت تراب الأرض طول عمرى ، وشربت ماء الرماد آخر دهرى ، وذكرتك في خلال ذلك حتى يكل لسانى . ثم لم أرفع طرفى إلى آفاق السماء استحياءً منك ، ما استوجبت بذلك محو سيئة واحدة من سيئات .

وإن كنت تغفر لي حين أستوجب مغفرتك .

وتعفو عنى حين أستحق عفوك .  
فإن ذلك غير واجب لي باستحقاق .  
ولا أنا أهل له باستيجاب .  
إذ كان جزائي منك في أول ما عصيتك النار .  
فإن تعذبني فأنت غير ظالم لي .  
إلهي .. فإذا قد تغمدتنى بسترك فلم تفضحنى .  
وتأنيتني بكرمك فلم تعجلنى .  
وحلمت عنى بفضلك فلم تغير نعمتك على . ولم تقدر معرفتك  
عندى .  
فارحم طول تضرعى . وشدة مسكنى ، وسوء موقفى .

اللهم صل على محمد وآلـه ، وقـنى من المـاعـصـى ، واسـتـعـمـلـنـى بـالـطـاعـة ،  
وارـزـقـنـى حـسـنــالـإـنـابـة ، وـطـهـرـنـى بـالـتـوـبـة ، وـأـيـدـىـنـى بـالـعـصـمـة ، وـاسـتـصـلـحـنـى  
بـالـعـافـيـة ، وـأـذـقـنـى حـلـاوـة ، وـأـجـعـلـنـى طـلـيقــعـفـوك ، وـعـتـيقــرـحـتـك ،  
وـاـكـتـبـ لـىـ أـمـانـاـ مـنـ سـخـطـك ، وـبـشـرـىـ بـذـلـكـ فـيـ العـاجـلـ دـوـنـ الـأـجـلـ  
بـشـرـىـ أـعـرـفـهـاـ .

إن ذلك لا يضيق عليك في وسـعـك ، ولا يـتـكـاءـكـ في قـدـرـتكـ  
ولا يـتـصـعـدـكـ في أـنـاتـكـ ، ولا يـئـودـكـ في جـزـيلـ هـبـاتـكـ الـتـىـ دـلـتـ عـلـيـهـاـ  
آـيـاتـكـ .

إنك تفعل ما تشاء ، وتحكم ما تريـدـ ، إنك على كل شيء قادرـ .  
آـمـيـنـ يـارـبـ الـعـالـمـينـ ، وـصـلـىـ اللـهـ عـلـىـ مـحـمـدـ وـآلـهـ الـمـطـهـرـينـ .

\* \* \*

● **أبو الكلام آزاد في سجنه يتحدث عن الإسلام ويحارب الاستعمار**<sup>(١)</sup> :  
وتظهر عظمة آزاد ، ويتجلـ إيمـانـهـ الوـثـيقـ بالـلـهـ ، وـفـهـمـهـ الصـحـيـحـ



للإسلام ، حين قدمه الإنجليز للمحاكمة بتهمة التحريض على الثورة ، وجمعوا لذلك أدلة الاتهام من خطبتين كان قد ألقاهما في مدينة «كلكتا» يدعى المسلمين خاصة والهنود عامة إلى العصيان المدنى . كان ذلك في أواخر سنة ١٩٢٣ ، و«آزاد» في بقية من شباب يحرض المرء عليها أشد الحرث ، ويضن بها أن تذهب في مجال الحياة الجافية المظلمة داخل السجون .

إن المرء في هذه المرحلة من العمر يقف عادة وقفه المشقق على شبابه المتأهب للرحيل ، ووقفة الخائف من شبح الشيخوخة المقبلة . فهو من هذا ومن تلك مقبل على منفعته ، مشغول بنفسه . ولو وقف «آزاد» هذا الموقف قبل ذلك بسنوات ، لقلنا : إنها فورة الشباب وثورة الصبا . تدعوه إلى المغامرة وتحمله على التهور . ولو وقف «آزاد» هذا الموقف بعد ذلك بسنوات ، لقلنا : إنه يأس الشيخوخة ومرارة الهرم . حملته على أن يخرج من الحياة من هذا الباب في صورة بطل من أبطال التاريخ .

ولكن شاء القدر أن يتخير لـ «آزاد» هذا الموقف بالذات ، في الوقت الذي يقبل فيه وإحدى قدميه في الدنيا الشباب والأخرى في طريقها إلى عالم الهرم ، أراد القدر ذلك ليثبت في سجل الإنسانية آية من آيات السمو البشري ، ومثلا من أمثلة الإنسانية الرفيعة . في الإيمان بالحق والقيام في وجه الظالمين الطغاة . على حين اشتدت نوازع النفس وقويت رغبتها في الحياة ، وفي وقت استغلاله فيه بأس الظالمين وجن جنونهم بالانتقام والتنكيل !

وهكذا التقى «آزاد» - وحيدا إلا من إيمانه ، أعزل إلا من روحه . التقى بالإمبراطورية الإنجليزية كلها ، بما كان لها إذ ذاك من قوة متحكمة في العالم ، مسلطة على الشرق والغرب ، وما كان لها من رهبة مخيفة مفزعه تطوف على الناس بالاستكانة إليها واليأس من الخلاص منها .

التقى « آزاد » بهذه الإمبراطورية سجينًا في قفص الاتهام . يواجه قضاة لا يطمع منهم في رحمة ، ولا يتضرر لديهم إلا ما يتضرر الحمل الوديع من مخالب الأسد ! وتدور المعركة في ساحة المحكمة ، فيشهد التاريخ أعنف معركة وأعجبها .

يسجل فيها « آزاد » نصراً حاسماً للإنسانية ، به يتقرر مصيرها ، ويتحدد موقعها لأجيال عديدة مقبلة . وندع الموقف لآزاد يتلو علينا فيه من آياته ما تعنوه جبهة الجبارية وتستخذى له قوى البغى وأبالسة الشر في كل مكان ، على قدر ما تشتت به عزائم الرجال وتقوى نفوس المؤمنين .

استقبل ( آزاد ) المحكمة ثابت الجاوش ، ساكن النفس ، كأنما يسعى إلى موعد حبيب إليه . مألفون عنه ، وساد المحكمة سكون رهيب قطعه « آزاد » بقوله : « أيها القضاة ! إن كنت عازماً على ألا أقدم إلى المحكمة بياناً ما لأنها مكان لا رجاء لنا فيه ، ولا طلب منه ، ولا شكوى إليه ، وإنما هي كمنعرج الطريق إلى المنزل ، لابد من قطعه للسالك ، ولذا نقف فيه وقفة على كره منا ، وإنما لدخلنا السجن توا » .

فهو إنما يستعجل الطريق إلى السجن ، أو الموت .. لأن السجن أو الموت أحب إلى نفسه من أن يعيش طليقاً في وطن يتحكم فيه الظالمون ، ويستبد به الطغاة .

ثم يقول : « إن إذ أتدبر التاريخ العظيم لهذا الموقف ، وأران قد شرفت بالوقوف فيه ، تسجع روحي بحمد الله ، ويلهج لسان بشكره من غير قصد مني ، وهو وحده يعلم ما أجده من الفرح والابتهاج ، إذ أحسبني في هذا القفص محسوداً للملوك والسلطانين العظام .. فأين لهم في قصورهم المريحة ، تلك المسرة والراحة التي ترقصن في صدرى ؟ إن أقول حقاً .. إنه لو أدركها الناس لتمنوا المثلول في هذا المكان ، ولنذروا النذور لأجله ! » .

ويقول : «إن كنت عازماً على السكوت في المحكمة ، ولكن لما أحضرت إليها ، ورأيت الحكومة تقدم إثباتات جريئتي الخطيبتين اللتين أقيمتا في مجمع «كلكتا» وهم لا تحتويان على جميع الأمور التي مازلت أكررها في جميع خطبى ورسائل ومقالاتي والتي إن قدمت كانت أنفع لقصدها ، علمت أنها عاجزة حتى عن تهيئة المستند الذي يعتبر في هذه الأيام كافياً لإنتزال العقاب بي ، مع شدة رغبتها وحرصها على سجنني ، فغيرت قصدي وقلت : إن العلة التي كانت مانعة من الكلام أصبحت موجبة له . وأردت أن أثبت بلسانى الأمر الذى لا تستطيع الحكومة إثباته » .

رأيتم متى يقيم الدليل على تهمته ، ويهد للقاضى سبيل الحكم عليه !؟ ولكن هكذا تكون مواقف الرجال في ملأقة الأحوال والمحن .

ثم يمضي «آزاد» يؤكد للمحكمة في صراحة ثبوت التهمة الموجهة إليه فيقول : «إن كانت هذه التتصريحات جنائية فإن معرفت بأن قلبي قد اشتغل بها ولسانى نطق بها . وأنا الذى صرحت بها أمام عشرات الآلوف من الناس .. بل إن لأجدنى الآن مدفوعاً إلى التصريح بها أمام المحكمة ، ولا أزال قائلاً بها ما دام لسانى بين أسنانى ، وروحى في جثمانى وإن لم أفعل ذلك أكن ظالماً لنفسى ، عاصياً عند الله وعند الناس أجمعين » .

وهكذا يرى «آزاد» أن السكوت عن المنكر ظلم للنفس ، وعصيان الله وعقوق للإنسانية .. إنه مطالب أمام عقیدته الدينية وأمام ضميره الإنساني أن يدفع هذا بكل ما يستطيع ، وما دامت القوة المادية غير مستطاعة له الآن فلا أقل من أن يعلن للظالمين بلسانه ، وأن يفضح آثامهم على أعين الناس !

ويصرخ «آزاد» في وجه قضايه : «إن مسلم ولأنه مسلم وجب على أن أندد بالاستبداد وأقبحه وأشهر بمساويةه . إن الإسلام بمجرد ظهوره

أعلن أن الحق ليس للقوة ولا هو القوة . بل الحق هو الحق وأنه ليس لأحد من البشر أن يعبد عباد الله ويذلهم ويسخرهم . الناس كلهم متساوون في الإنسانية ، متساوون في الحق ، متساوون في الحياة ، وليس اللون أو الجنس أو النسل معياراً للفضل والحسب ، وإنما معياره العمل وحده ، فأعلاهم قدرًا ، وأكرمهم حسباً ، أحسنهم عملاً ، وأتقاهم لله . . إن الإسلام أعلن حقوق الإنسان قبل انقلاب فرنسا بأحد عشر قرناً . . ولعمرى أن مطالبة المسلم بأن يسكت عن نصرة الحق ولا يسمى الظلم ظلماً مثل مطالبته بأن يتنازل عن حياته الإنسانية ، فإن كتم لا ترون لأنفسكم أن تطالبوا أحداً بأن يرتد عن دينه فليس لكم أن تطالبوا مسلماً بأن يمتنع عن قوله للظالم : إنه ظالم » .

كذلك كان « آزاد » . . إنه لم يكن محترف سياسة ، يتحول به مع الأحوال ويتقلب مع مقتضيات الظروف ، ولكنه صاحب دين ، وليس لصاحب الدين أن يقبل المساومة في دينه ، والتنازل عن شيء من عقيدته . . إنها كل لا يتجزأ . . فاما الحق . . واما الباطل . . وفي سبيل الحق يتحمل المسلم - في إيمان وصبر - كل ما يعرض له من فتنة وبلاء .

ثم يقول « آزاد » : « الإسلام من أوله إلى آخره دعوة عامة إلى البساطة والجرأة والتضحية والاستهانة بالموت في سبيل الحق . وقد ابيضت عين الدهر ولم تر مثل هذه التضحيات الكثيرة في إعلان كلمة الحق التي قدمتها الأمة الإسلامية في كل دور من حياتها . لا ! فلتتعلم الحكومة الإنجليزية . أن المسلم الذي أمره ربه أن يرحب بالموت الأحمر ويتغلغل في أعماق الدواهي والكوارث ولا يقبل السكوت عن الحق . لا يخفى قانون العقوبات الاستعماري ، ولا يرده عن دينه وأداء فريضته .

إني أقول حقاً : إنه لا يؤلمني أن أرى الحكومة عازمة على معاقبتي وأنها لا تحاكمني إلا لكي تزجني في السجون ، إذ هذا أمر لابد منه وإنما الذي

يؤلمني فيفنت كبدى ، هو أن أرى الحالة تنقلب انقلاباً تماماً فبدلاً من أن يتضرر من المسلم صدق اللهجة والقول الحق يطلب منه السكوت عنه وكتهان الشهادة ، وألا يقول للظالم : إنك ظالم ، لأن قانون المستعمرات يعاقب عليه » .

وفي ختام هذا المشهد الرائع العجيب ، يلتفت « آزاد » إلى أولئك الذين غرر بهم المستعمر من أبناء الهند ليقيموا الدليل على إدانته ، فيقييم لهم العذر ويطلب لهم المغفرة ويوجه إليهم الخطاب قائلاً :

« أصحابي .. ثقوا بأنني لا أغضب منكم ولا أحقد عليكم بل لا أتهمكم بالكذب والزور على ، لأن كل ما قلتموه في الشهادة حق وصدق ، ولكنني أراكم قد عصيتم الله بمساعدة الحكومة الإنجليزية في استبدادها وظلمها ومحاربتها للإسلام والإنسانية ، إنني أعلم أن صوت الضمير يو逼كم في أعماق سرائركم على ما تعلموه ، ولكنكم إنما اضطربتم إليه اضطراراً لأنكم لا تملكون ما تسلدون به عوزكم وترزقون به أهليكم ، وليس فيكم قوة لتحمل البأس والضراء في سبيل الحق .. فلذا لا أحنت عليكم ، ولا أعدلكم بل أغفو عنكم ، وأستغفر الله لكم .. » .

إن « آزاد » يعرف الضعف الإنساني الذي يتسلط على بعض الناس .. إنه لا يطلب من الحياة أن ترتفع بالناس جميراً إلى هذا المستوى الكريه الذي ارتفع إليه في التضحيه والاحتياج .. فهو يعذر ويعذر ، ومن ثم ، فإن صلاته بالضالين من مواطنيه تظل قائمة ، يعالجها بحكمته ، ويداورها بتسامحه .

و قبل أن يسدل الستار على هذه المأساة التي يمثلها الاستعمار على مسرح القضاء ويلبسها ثوب العدل والحق - يوجه « آزاد » حديثه إلى القاضي فيقول : « وإنك أيها القاضي ماذا عسى أن أقول لك ؟ إن أقول إلا ما قاله

المؤمنون قبلى في مثل موقفى هذا : « فاقض ما أنت قاض ، إنما تقضى هذه الحياة الدنيا » <sup>(١)</sup> .

أيها القاضى : لقد طال الحديث وآن أوان الوداع فليودع كل منا صاحبه . إن ما يدور الآن بيننا ، سيسجله التاريخ في سجله ليعتبر به المعتبرون . لقد اشتراكنا في ترتيبه على سواء .. أنا من القفص للجنة . وأنت من ذاك الكرسى للقضاء .. فهلم بنا نفرغ من هذا العمل . لنسرع في المجرى إليك ولتسرع أنت في القضاء علينا ، فإن هذا العمل لا يطول قليلا حتى يفتح باب حكمة أخرى ، حكمة قانون الله الحق . إن الزمان سوف يقضى فيها ، وسوف يكون قضاوه حقاً وحكمه نافذاً » .

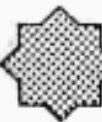
ذلك هو « آزاد » المسلم ، الذى تمكن الإسلام من قلبه ، فخاض بمح والأحوال وتقحم سبل الممالك ، دون أن تتعثر خطاه ، أو ينحرف عن غايته . إن الإسلام دين الوحدانية المطلقة التى رفعت بصر الإنسان خالصاً لله لا يلتفت إلى سواه .. فمن آمن بهذه الدين فليرفع رأسه وليقل كلمة الحق لأنها كلمة الله . وقد وقف « آزاد » الموقف الذى يدعوه إليه دينه ، ويهتف به وجданه .

\* \* \*

### ● صلاح النفس :

روى أن رجلاً أتى إبراهيم بن أدهم فقال : يا أبا إسحاق .. أنى مسرف على نفسي . فاعرض على ما يكون لها زاجراً ، أو متنقداً . قال إبراهيم : إن قبليت مني خمس خصال فقدرت عليها ، لم تدرك المعصية .. قال : هات يا أبا إسحاق . قال إبراهيم :

أما الأولى ، فإذا أردت أن تعصى الله عز وجل فلا تأكل رزقه ؟ قال :



فمن أين آكل ، وكل ما في الأرض من رزقه ؟ قال : أفيحسن بك أن تأكل رزقه وتعصيه ؟

قال : لا . . . هات الثانية . قال : وإذا أردت أن تعصيه فلا تسكن شيئاً من بلاده . قال : هذه أعظم من الأولى يا إبراهيم . . إذا كان المشرق والمغارب وما بينهما له فأين أسكن ؟ قال : يا هذا ، أفيحسن بك أن تأكل رزقه ، وتسكن بلاده ، وتعصيه ؟

قال : لا . هات الثالثة . . . قال : وإذا أردت أن تعصيه فانظر موضع لا يراك فيه . . . فاعصه فيه . . . قال : يا إبراهيم ما هذا ؟ وهو يطلع على ما في السر ؟ قال : يا هذا ، أفيحسن بك أن تأكل رزقه ، وتسكن بلاده ، وتعصيه ، وهو يراك ويعلم ما تجهر به ؟

قال : لا . . هات الرابعة . . . قال : إذا جاءك ملك الموت ليقبض روحك فقل له : أخرني حتى أتوب . قال : لا يقبل مني . . . قال : يا هذا . . إذا كنت لا تقدر أن تدفع عنك الموت لتسوّب . وتعلم أنه إذا جاء لم يكن له تأخير ، فكيف ترجو وجوه الخلاص ؟

قال : هات الخامسة . . . قال : إذا جاءك الزبانية يوم القيمة ليأخذوك إلى النار فلا تذهب معهم . قال : إنهم لا يقبلون مني . قال : فكيف ترجو النجاة إذن ؟ قال : يا إبراهيم . . حسبي . . حسبي ، أنا أستغفر الله وأتوب إليه .

\* \* \*

### ● العيلة تافحة إذا خلت من مثل أعلى<sup>(١)</sup> :

علمتني الحياة أنني ما حرصت على بلوغ شيء فبلغته ، إلا وأكون عند بلوغه قد زهدته :

(١) للأستاذ عبدالرزاق السنورى .

كنت صبياً صغيراً أعيش في أسرة مستورة الحال ، تهيات لها أسباب العيش في شيء من الطمأنينة والدعة ، ولم تتهيأ لها أسباب الثراء ... فتطلعت إلى خفض من العيش أوطأ مما كنت فيه ، فأراد الله أن أبلغ شيئاً من ذلك ، وإذا أنا أزهد ما في يدي منه ، لا أرى البيت الذي أسكنه - و كنت أتطلع إلى مثله في مقبل حياد - إلا شيئاً عادياً لا يشقى ولا يريح ، ولا أرى المال الذي أحرزته و كنت أحسب أنه يحقق شيئاً من السعادة - إلا شيئاً تافهاً لا يؤخر ولا يقدم ، ولا أرى الجاه الذي بلغته - و كنت أنظر إلى مثله لدى غيري فأتوق إليه - إلا شيئاً فارغاً لا ينقص ولا يزيد ، فعلمت أن الحياة تافهة ، ما لم يرسم الإنسان لنفسه هدفاً سامياً يسعى لتحقيقه ، هدفاً يعلو عن المادة ، ويبقى على الزمن ، إذا ما حقق شيئاً منه طابت نفسه ، وطلب المزيد .

\* \* \*

وعلمتني الحياة أن الناس في درك هاو من الخسفة ، وفي درجة عالية من السمو ، ينطون على الخير والشر معاً ، ويهبطون بقدر ما يرتفعون .

عرفت وأنا شاب في العشرين شاباً في سني ، وقامت بيتنا أواصر الود والصدقة ثم تنكر لبيعته ، وأبدى من أسباب الجفوة ما دل على انحطاط في الخلق ، ودناءة في الطبع ، ثم مالبث هذا الصديق ، في ظروف أخرى ، أن صفاً معدنه ، وسمت نفسه ، فتقدم في ميدان الجهاد ، وبذل روحه فداء لأمته ، ومات شهيداً ، فعلمت أن الناس لا يخلصون شياطين ، ولا يتمحضون ملائكة ، والعاقل من لبس الناس على حاهم ، لا يزهد في الصديق وإن بدا شره ، ولا يقطع ما بينه وبين الناس لجرح لا يلبت أن يندمل ، أو لعارض لا يلبت أن يزول .

\* \* \*

وعلمتني الحياة أن حظوظ الناس تبدو متفاوتة أكثر من حقيقتها ، وهم في الواقع متقاربون في الشقاء والسعادة ، لكل من حظه ما يسعده ، ومن



همه ما يشقى به . عرفت رجلاً كثیر العيال رقيق الحال ، لا يشك من ينظر إليه في أنه ضيق بحظه من الدنيا ، وهو لا يكاد يفيف من هم إلا ويعترف بهم ، وعلمت بعد ذلك أن الرجل ليس من الشقاء بالقدر الذي توحى به حاله ، فهو قد ألف ضيق العيش ، ووطن نفسه عليه ، حتى إذا أصابته نعمة ضئيلة على غفلة من دهره ، كان تقديره لها كبيراً ، وفرحه بها عظيماً ، وذاق بها السعادة كما ذاق من قبلها الشقاء .

وعلمت من ثقة أن أحد ملوك المال في مصر ، وهو رجل من أقوى الرجال في بلده ، ومن أعرضهم جاهماً وأوسعهم نفوذاً ، رجل عرف بالسيطرة على أقدار الحكومات ، حتى أنه ليسقط حكومة ويقيم أخرى . هذا الرجل كثيراً ما يخلو إلى نفسه ، لينسى سوء حظه ، وليبتعد بشقائه عن عيون الناس ، بل إنه ليتسلل من سريره في جنح الظلام لينفرد بنفسه ويبكي .

وعلمت سيدة كانت تتبرم من ضيق العيش ثم ورثت شيئاً لها ، فأصبحت تتبرم بما أصابته من مال لا تعرف كيف تستغلها ، فآمنت بعد كل ذلك أن الناس سواسية في الشقاء والسعادة ، على خلاف ما يبدو من تفاوتهم في أحواهم ، وأن في الأرض عدلاً بين الناس أكثر مما يظن الناس .

\* \* \*

وعلمتني الحياة أن نجاحي رهن إيماني بنفسي وإيمان الناس بي . فقد كانت ثقتي بنفسى تدفعنى إلى العمل . وكانت ثقة الناس بي تجعلنى أطمئن إلى نتيجة عملى ، وهذا القدر المتوازن من ثقة الإنسان بنفسه وثقة الناس به ، لابد منه لنجاحه في الحياة . فإن زادت ثقته في نفسه على هذا القدر كان ذلك غروراً يضله عن الحقائق ، وإن جاوز اعتقاده على ثقة الناس به هذا القدر ، بحيث أصبح لا يصدر إلا من رأى الناس ولا ينزل إلا عند هواه : كان ذلك ضعفاً واضطراباً يورثان انقياداً واستسلاماً .

وتابعت في نفسي وفيمن حول هذا التوازن ، فادركت أنه ضروري في كثير من الصفات الأخرى ، هو ضروري في الواقعية والخيال . فإن زادت الواقعية على الحد الواجب ، كان ذلك جموداً وضيقاً في الأفق ، وإن زاد الخيال كان ذلك ميوعة وإغراقاً في البعد عن الحقائق ، وهو ضروري في المادية والروحية ، فإن زادت المادية كان ذلك بلادة وتنكراً للقيم العليا في الحياة ، وإن زادت الروحية كان ذلك عجزاً عن مواجهة الحياة في حقائقها المادية ، وضروري في الاختلاط بالناس والانطواء على النفس ، وإنما كان الإمعان في الاختلاط بالناس إهداراً للشخصية ، وكان الإغراق في الانطواء على النفس عزلة ضيارة .

ومع ذلك لابد من التسليم بصعوبة أن يجمع الإنسان في نفسه هذا المزاج الموفق من الاعتدال والتوازن ، والأمر الجوهرى هو أن يعرف كيف يستطيع أن يتخفف من الإفراط في صفة والتغريب في أخرى . وعلمتني الحياة أن الغفلة عن المستقبل هي أهم أسباب الراحة . وما تعبت لشيء أكثر من تعبي عندما أفك في المستقبل .

ولعل الموت هو الحقيقة الأولى التي لا يتطرق إليها الشك فهو المستقبل المحتم . ومن نعم الله على الإنسان أن جعله قادراً على التغافل عن هذه الحقيقة ، وإنما ظل قلقاً حائراً لا يفكراً إلا في الموت . وعلمتني الحياة أن النعمة لا تعرف قيمتها إلا عندما تزول . وعلمتني الحياة إلا تسع أطهاعي ، فلا أعرف أين أقف ، ثم يتغير بي الحظ فأرضي بالقليل . وعلمتني الحياة أن أتعلم منها كل يوم ولن أنقطع عن التعلم حتى تقضي الحياة ومن يدرى - إذا أنا عشت - ماذا سأتعلم منها غداً .

\* \* \*



## ● وصايا الإمام الغزالى - من رسالة تضمنت وعظ ملك<sup>(١)</sup> :

أما بعد . . . فالنصحىة هي هدية العلماء . . وإنه لن يهدى - أحد -  
إليه هدية فيجزيه بشيء أكرم من قبوله لها ، وإصبعائه بقلب فارغ من  
ظلمات الدنيا إليها . . . وقد قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم من أكرم  
الناس ؟ فقال : أتقاهم . . . فقيل : من أكيس الناس ؟ فقال :  
أكثرهم للموت ذكراً ، وأشدهم له استعداداً . . . وقال صلى الله عليه  
وسلم : الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت . . والأحق من أتبع  
نفسه هواها ، وتنى على الله الأمانى . . .

\* \* \*

وأشد الناس غباؤه وجهلاً ، من تهمه أمور الدنيا التي تختطف منه عند  
الموت ، ولا يعرف أهو من أهل الجنة أو من أهل النار ، وقد عرفه الله  
تعالى ذلك حيث قال : « إن الأبرار لفى نعيم »<sup>(٢)</sup> . « وإن الفجاح لفى  
جحيم »<sup>(٣)</sup> . « فأما من طغى . وأثر الحياة الدنيا . فإن الجحيم هي  
المأوى »<sup>(٤)</sup> . « وأما من خاف مقام ربه ونبى النفس عن الهوى . فإن الجنة  
هي المأوى »<sup>(٥)</sup> .

(١) هذا لون خاص من النصح ، يتعرض فيه الإمام لذى جبروت مفتون بالحياة  
سجين في مأربها ، مشغول عن الله والدار الآخرة . والرسالة في هذا المجال صحيحة  
كل الصحة .

فإن حاول الواقع تعليم بعض ما جاء بها ، أخطأ القول وضل السبيل . فإن حفر  
الأبار مثلاً من الأعمال الصالحة التي يبقى ثوابها بعد وفاة صاحبها . ولكن هنا من ملك  
مغزور مغتصب للحقوق عد إثنا يستحق لذلك اللوم ، فتأمل السياق جيداً حتى  
لا تنزل .

(٢) الانفطار : ١٣ - ٣٩ .

(٣) الانفطار : ١٤ - ٤١ .

وإن أوصيه أن يصرف إلى هذا المهم . همته . وأن يحاسب نفسه قبل أن يحاسب . وأن يراقب سريرته وعلاناته ، وأقواله ، وأفعاله . أهى مقصورة على ما يعمر دنياه بالمكدرات والهموم ، ثم يختتمها والعياذ بالله بالشقاوة ..؟ فليفتح عن بصيرته « ولتنظر نفس ما قدمت لغد » <sup>(١)</sup> .

وليعلم أنه لا مشفق عليها ولا ناظر في أمرها سواه . وليتدبّر ما هو بصدره . فإن كان مشغولاً بعمارة ضيعة فلينظر : كم من قرية أهلّكها الله وهي ظالمة فهى خاوية على عروشها بعد عمارها ..؟ وإن كان مقبلاً على استخراج ماء أو عماره نهر فلينظر : كم من بئر معطلة بعد عمارها ..؟ وإن كان مهتماً بتأسيس بناء فلينظر : كم من قصور مشيدة البنيان محكمة القواعد والأركان أظلمت بعد سكانها ..؟

وإن كان مشغولاً بخدمة سلطان فليذكر ما ورد في الخبر : أنه ينادي مناد يوم القيمة .. أين الظلمة وأعوانهم ..؟ فلا يبقى أحد مد لهم دواة أو برى لهم قلماً فيما فوق ذلك إلا أحضر .. فيجتمعون في تابوت من نار فيلقون في جهنم .. وإن كان عزمه في طلب المال وجمعه .. فليتأمل قول عيسى عليه السلام :

« يا معشر الحوارين .. مسراة في الدنيا .. مضررة في الآخرة .. بحق أقول لكم .. لا تدخل الأغنياء ملکوت السماء » ..

وقد قال نبينا محمد صلى الله عليه وسلم : « يحشر الأغنياء أربع فرق : رجل جمع مالاً من حرام وأنفقه في حرام .. فيقال : اذهبوا به إلى النار . ورجل جمع مالاً من حرام وأنفقه في حلال .. فيقال : اذهبوا به إلى النار . ورجل جمع مالاً من حلال وأنفقه في حرام .. فيقال : اذهبوا به إلى النار . ورجل جمع مالاً من حلال وأنفقه في حلال .. فيقال : قفوا .

هذا وسلوه .. لعله ضيع بسبب غناه فيها فرضناه عليه .. أو قصر في الصلاة ، أو في وضوئها ، أو في ركوعها ، أو في سجودها ، أو في خشوعها ..؟ أو ضيع شيئاً من فروض الزكاة والحج فيقول الرجل :

جعٰت مالٰى من حلال ، وانفقته في حلال ، وما ضيٰعـت شيئاً من حدود الفرائض ، بل أتيت بتهمـاها . فيقال : لعلك باهـيت بـمالك .. واختلت في شيء من ثيابك ؟ فيقول : يارب ما باهـيت بـمالـى .. ولا اختلت في شيء من ثيابـي . فيقال : لـعلـك فـرـطـتـ فيهاـ أمرـنـاكـ منـ صـلـةـ الرـحـمـ وـحـقـ الجـيـرـانـ وـالـمـسـاـكـينـ ، وـقـصـرـتـ فيـ التـقـدـيمـ وـالتـأـخـيرـ وـالتـفـضـيلـ وـالتـعـدـيلـ . وـيـحـيـطـ بـهـ هـؤـلـاءـ فـيـقـولـونـ : رـبـنـا .. أـغـنـيـتـ بـيـنـ أـظـهـرـنـاـ وـأـحـوـجـتـنـاـ إـلـيـهـ فـقـصـرـ فـيـ حـقـنـاـ . فـإـنـ ظـهـرـ تـقـصـيرـهـ ذـهـبـ إـلـىـ النـارـ . وـإـلـاـ قـيـلـ لـهـ : قـفـ .. ! هـاتـ الآـنـ شـكـرـ كـلـ نـعـمـةـ . وـكـلـ شـرـبـةـ .. وـكـلـ أـكـلـةـ .. وـلـذـةـ . فـلـاـ يـزـالـ يـسـأـلـ وـيـسـأـلـ » .

\* \* \*

فـهـذـهـ حـالـ الصـالـحـينـ الـمـصـلـحـينـ الـقـائـمـينـ بـحـقـوقـ اللهـ . فـكـيـفـ حـالـ المـفـرـطـينـ الـمـنـهـمـكـينـ فـيـ الـحـرـامـ وـالـشـبـهـاتـ ؟ .

\* \* \*

هـذـهـ المـطـالـبـ الـفـاسـدـةـ هـىـ الـتـىـ اـسـتـولـتـ عـلـىـ قـلـوبـ الـخـلـقـ تـسـخـرـهاـ لـلـشـيـطـانـ وـتـجـعـلـهاـ ضـحـكـةـ لـهـ . فـعـلـيـهـ وـعـلـىـ كـلـ مـسـتـمـرـ فـيـ عـدـاـوـةـ نـفـسـهـ أـنـ يـتـعـلـمـ عـلـاجـ هـذـاـ مـرـضـ الـذـىـ حلـ بـالـقـلـوبـ .. فـعـلـاجـ مـرـضـ الـقـلـوبـ أـهـمـ مـنـ عـلـاجـ مـرـضـ الـأـبـدـانـ .. وـلـاـ يـنـجـوـ إـلـاـ مـنـ أـقـىـ اللهـ بـقـلـبـ سـلـيمـ .

ولـهـ دـوـاءـانـ .. أـحـدـهـاـ : مـلـازـمـةـ ذـكـرـ الـمـوـتـ وـطـوـلـ التـأـمـلـ فـيـهـ . وـالـدـوـاءـ الثـانـىـ : تـدـبـرـ كـتـابـ اللهـ تـعـالـىـ : فـقـيـهـ شـفـاءـ وـرـحـمـةـ لـلـعـالـمـينـ . وـقـدـ أـوـصـىـ رـسـوـلـ اللهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـمـلـازـمـةـ هـذـيـنـ الـوـاعـظـيـنـ فـقـالـ : تـرـكـتـ فـيـكـمـ وـاعـظـيـنـ .. صـامـتـاـ .. وـنـاطـقـاـ .. الصـامـتـ : الـمـوـتـ .. وـالـنـاطـقـ :

القرآن . . وقد أصبح أكثر الناس أمواتاً عن كتاب الله تعالى ، وإن كانوا أحياء في معايشهم . .

وبكماً عن كتاب الله وإن كانوا يتلونه بالستتهم . وصماً عن سماعه وإن كانوا يسمعونه بآذانهم . وعمياً عن عجائبه ، وإن كانوا ينظرون إليه في مصاحفهم . وأمين في أسراره ، وإن كانوا يشرحونه في تفاسيرهم . فاحذر أن تكون منهم . وتدبر أمرك ، وأمر من لم يتدار ، كيف ندم وتحسر ؟ وانظر أمرك وأمر من لم ينظر في أمر نفسه ، كيف خاب عند الموت وخسر . ؟

واععظ بآية واحدة من كتاب الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ، ومن يفعل ذلك فأولئك هم الخاسرون » <sup>(١)</sup> .

\* \* \*

وإياك . إياك . أن تستغل بجمع المال . فإن فرحك به ينسيك أمر الآخرة . وينزع حلاوة الإيمان من قلبك . قال عيسى عليه السلام : « لا تنتظروا إلى أموال أهل الدنيا ، فإن بريق أموالهم يذهب بحلاوة إيمانكم » .

\* \* \*

وأسأ الله أن يصغر عنده الدنيا التي هي صغيرة عند الله ، وأن يعظم في عينيه الذي هو عظيم عنده ، وأن يوفقنا وإياه لمرضاته ويحله في الفردوس الأعلى من جناته . بفضله ، وكرمه ، أمين .

\* \* \*

● الرسالة التأحيةية<sup>(١)</sup> :

يقول الإمام الغزالى : إن هاشم الأصم كان من أصحاب شقيق البلخي رحمة الله عليهما . فسأله يوماً فقال : صاحبتي منذ ثلاثين سنة ، ما حصلت فيها ؟ قال : حصلت ثمان فوائد من العلم ، وهى تكفينى منه لأنى أرجو خلاصى ونجاتى فيها . فقال شقيق : ما هي ؟

قال هاشم الأصم : الفائدة الأولى : إن نظرت إلى الخلق فرأيت لكل منهم محبوباً يحبه ويعشقه . وبعض أولئك المحبوبين يصاحبه إلى مرض الموت . والبعض الآخر إلى شفир القبر . ثم يرجع كله ويتركه فريداً ، وحيداً ، ولا يدخل معه في قبره منهم أحد . فتفكرت وقتل : أفضل محبوب المرء ما يدخل في قبره ويوانسه فيه ، فها وجدته في غير الأعمال الصالحة .. فأخذتها محبوباً لتكون سراجاً في قبرى ، وتوانست فيه ولا ترکنى فريداً .

الفائدة الثانية : أني رأيت الخلق يقتدون بأهوائهم ، ويبادرون إلى مراد أنفسهم فتأملت قوله تعالى : « وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى . فإن الجنة هي المأوى »<sup>(٢)</sup> . فتيقنت أن القرآن حق صادق ، فبادرت إلى خلاف نفسي وترسست بمجاهدتها وما متعتها بهواها حتى رضيت بطاعة الله سبحانه وتعالى وانقادت .

الفائدة الثالثة : أني رأيت كل واحد من الناس يسعى في جمع حطام الدنيا ثم يمسكه قابضاً بيده عليه . فتأملت قوله تعالى : « ما عندكم ينفد ، وما عند الله باق »<sup>(٣)</sup> . فلذت بالإيثار واستودعت عند الله إعانة البائس وإسعاف الفقير لعل أحشر في ظل صدقى يوم يقوم الناس لرب العالمين .

(١) للإمام الغزالى .

(٢) النازعات : ٤٠ - ٤١ .

(٣) النحل : ٩٦ .

الفائدة الرابعة : إن رأيت بعض الخلق ظن شرفه وعزه في كثرة الأقوام والعشائر فاعتبر بهم . وزعم آخرون أنه في حيازة الأموال وكثرة الأولاد فافتخر بها . وحسب بعضهم الشرف والعز في غصب أموال الناس وظلمهم وسفك دمائهم . واعتقدت طائفة أنه في إتلاف المال وإسرافه وتبذيره فتأملت قوله تعالى : « فَمَنْ زَحَّرَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخَلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ، وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْفَرَّارِ »<sup>(١)</sup> ، فاقبليت على ربى ونفضت يدى من هذه المللويات والأباطيل .

الفائدة الخامسة : إن رأيت الناس يذم بعضهم بعضاً ، ويغتاب بعضهم بعضاً فوجدت ذلك من الحسد في المال . والجاه ، والعلم . فتأملت قوله تعالى : « نَحْنُ قَسَّمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا »<sup>(٢)</sup> . « وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَخَذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا سَخْرِيًّا ، وَرَحْمَةً رَبِّكَ خَيْرٌ مَا يَجْمِعُونَ »<sup>(٣)</sup> . فعلمت أن القسمة من الله تعالى في الأزل . وأن الضيق بها حمق . فيما حسدت أحدها ، ورضي بقسمة الله تعالى .

الفائدة السادسة : إن رأيت الناس يعادى بعضهم بعضاً لشئ الأغراض والأسباب فتأملت قوله تعالى : « إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا »<sup>(٤)</sup> . فعلمت أنه لا يجوز غير عداوة الشيطان ، فانتصبت له وتأهبت لحربه .

الفائدة السابعة : إن رأيت كل أحد يسعى بجده ، ويجتهد في طلب القوت والمعاش ، بحيث يقع في شبهة أو حرام ، بل قد يذل نفسه وينقص قدره ، فتأملت قوله تعالى : « وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رُزْقُهَا »<sup>(٥)</sup> . فعلمت أن رزقى على الله تعالى ، وقد ضمنه ، فاشتغلت

(١) آل عمران : ١٨٥ .

(٢) الزخرف : ٣٢ .

(٣) الزخرف : ٣٢ .

(٤) فاطر : ٦ .

(٥) فاطر : ٦ .

بعبادته وقطعت طمعى عن سواه وترفت عن الشبهات والدنيا .

الفائدة الثامنة : إنى رأيت كل واحد يعتمد على مخلوق . بعضهم على الدنيا والدرهم . وبعضهم على المال والملك . وبعضهم على الحرفة والصناعة . وبعضهم على مخلوق مثله من الكبراء أصحاب الحول والطول . فتأملت قوله تعالى : « ومن يتوكل على الله فهو حسبي » <sup>(١)</sup> فتوكلت على الله تعالى ، فهو حسبي ونعم الوكيل . فقال شقيق : وفليك الله . إنى نظرت في التوراة ، والإنجيل ، والزبور ، والفرقان . فوجدت الكتب الأربع تدور حول هذه الفوائد ، فمن عمل بها كان عاملا بهذه الكتب الأربع . . .

\* \* \*

### ● بين العلم والعمل - رسالة من الإمام الغزالى إلى أحد تلاميذه :

يا ولدى . . . ! النصيحة سهلة ، ولكن الصعب قبوها . . . لأنها في فم من لم يتعودها مرة المذاق . . . وإن من يحصل العلم ولا يعمل به تكون التبعة عليه أعظم كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أشد الناس عذاباً يوم القيمة عالم لا ينتفع بعلمه » . . .

يا ولدى . . . لا تكون من الأعمال مفلساً . ولا من الاجتهد في الطاعة خالياً . وتيقن أن العلم المجرد لا يؤخذ باليد كما لو كان مع رجل عشرة أسياف هندية وهو في صحراء فخرج عليه أسد عظيم مهيب ، فهل تدفع عنه هذه الأسلحة دون أن يستعملها؟ كذلك مثل العلم والعمل . . . لا فائدة في الأول بدون الثان .

يا ولدى . . . لو قرأت العلم مائة سنة . وجمعت ألف كتاب . لا تكون مستعداً لرحمة الله إلا بالعمل . « وأن ليس للإنسان إلا ما سعى » <sup>(٢)</sup>



«فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً»<sup>(١)</sup>

يا ولدى . . . مالم تعمل لم تجد الأجر . وفيما ينسب إلى على كرم الله وجهه : من ظن أنه بدون الجهد يصل فهو متمن والمني بضائع الحمقى . وقال الحسن البصري رضي الله عنه : طلب الجنة بلا عمل ذنب من الذنوب . وفي الخبر عن أهل الله تعالى : ما أقل حياء من يطمع في جنتي بغير عمل . وقد قال صلى الله عليه وسلم : «الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت . والأحق من أتبع نفسه هواها ، ومتني على الله المغفرة» .

يا ولدى . . . عش ما شئت فإنك ميت ، وأحبب من شئت فإنك مفارقه . واعمل ما شئت فإنك مجزى به . والعلم بلا عمل جنون . «أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم وأنتم تتلون الكتاب ، أفلأ تعقلون»<sup>(٢)</sup> . والعمل بغير علم لا يكون . . فلابد منها معا . . وإن العلم وحده لا يبعدك اليوم عن العاصي . ولا يتجيك غداً من النار . فإذا لم تجتهد اليوم في العمل ، لتقولن يوم القيمة : أرجعنا نعمل صالحاً . فيقال لك : يا هذا أنت من هناك جئت؟

\* \* \*

### • موقف من الناس<sup>(٣)</sup> :

علمتني الحياة خطتين في سياستي مع الناس . . خطة أتبعها فيها يصيبي من الناس ، وخطة أتبعها فيها يصيب الناس مني . فاسترحت كثيراً من تبديد شعوري في غير طائل ، وعرفت كيف يكون الاقتصاد في إنفاق ثروة الحياة .

(١) الكهف : ١١٠ .

(٢) البقرة : ٤٤ .

(٣) للأستاذ عباس محمود العقاد .

أما خطقي فيها يصيبي من الناس ، فهي أن أتناول طباعهم وأخلاقهم جملة واحدة ، ولا أفرق بينهم على حسب اختلاف الأشخاص والأفراد . كان الخلق الواحد في مبدأ الأمر يسبب لي الألم وخيبة الرجاء عشرات المرات ، بل مئات المرات .. و كنت في كل مرة أشعر بصدمة المفاجأة كأنني أكتشف شيئاً جديداً لم أتوقعه من قبل .

ثم تعودت مع الزمن أن أجعل للناس جميعاً حساباً واحداً في رصيده المكسب والخسارة ، فهبيط الخسارة كثيراً على الأقل ، وهذا في ذاته مكسب محدود . تعودت أن أجمع الأخلاق إلى أنواعها ، وأن أضع كل نوع منها تحت عنوانه ، في الناس أناانية ، في الناس صغار ، في الناس سخافة ، في الناس نقائض وغرائب ، وهكذا ، وهكذا ، إلى آخر هذه المأثورات التي توارثناها نحن أبناء آدم وحواء ، فليس فيها من جديد .

فإذا أصابني من الناس شيء مكدر رجعت به إلى عنوانه ، فوجدته مسجلاً هناك ولم يفاجئني بما لا أنتظر ، في الناس أناانية .. في الناس صغار .. نعم .. نعم ، وماذا في ذلك ؟

ألم تعلم هذا من قبل ! بل ، علمته مرة بعد مرة .. فما وجه الاستغراب ، ولماذا الألم والشكوى ؟ وراقتني نفسى طويلاً فوضعت نفسى في القائمة . وتعودت أن أقول لها كلما أصابها ما يكدرها : « وأنت أيضاً كذلك ؟ » فلا للحساب والعقاب .

أما خطقي فيها يصيب الناس مني ، فهي أن أسأل نفسي كلما شعرت بسخطهم أو انتقادهم « هل الأمر يعنيني ؟ » ؟ . وبعبارة أخرى « هل يضرني أن أفقد رضاهم . وهل يعنيني أن أفقده ؟ » ؟

فإذا كان في الأمر ما يضر أو ما يعيي ، فالامر يعنيني ، ولا بد من معالجته بما أستطيع ، وإنما فلا وجه للتعب والاكتئاب ، وعولت دائي على

المقياس العملي لأن الجرى وراء النظريات لا ينتهى إلى غاية ، فكنت أضع أمامى على الدوام خمسة أو ستة من الذين أعرفهم ، وأعرف أنهم من أصحاب الحظوة عند الناس ، وأن الناس لا يسخطون عليهم ، ولا يتقدونهم ، فأتسائل : وهل يسرك أن تكون مثلهم ، وأن تحصل على الرضا كما حصلوا عليه ؟

وكان جواب هذا التساؤل نافعاً لي على الدوام ، لأنه يحدد لي العمل اللازم ، أو يعفيني من كل عمل ، ويبين لي في معظم الأحوال أن ثروة الرضا والثناء عملة زائفة ، أو عملة صحيحة ، على أحسن الوجوه ، ولكن الاستغناء عنها غير عسير .

\* \* \*

ومن التجارب الكثيرة في الأشخاص الذين عرفتهم حق المعرفة تبين لي أنهم يحتالون ، ويتبعون عقوفهم وضيائتهم في الاحتيال ، طلباً للشهرة التي لا تهمهم لذاتها ، ولكنها تهمهم لغاية يصلون إليها من ورائها . وحمدت الله لأن تلك الغاية لا تهمني أنا . ولا تستحق عندي أن أبذل فيها أى تعب حتى استطعه كل لحظة ، وكنت كمن يتمنى نصيباً من المال ليشتري به شيئاً ثم علم أن الشيء لا يستحق الشراء فاستغنى عن المال واستغنى عن ثمنه . خطتان سهلتان - خطة مع الناس ، وهي أن أجمعهم جملة واحدة .

وخطة مع نفسي ، وهي أن تقصر جهودها وهمومها على ما يعنيها . والخطتان سهلتان كما قلت ، ولكن لا أنسى أن أقول : إنها سهلتان على من هو مثلى ، مطبوع على العزلة وقلة الاختلاط بالناس . وحب العزلة عادة لم أتعلمها من الحياة ، بل أخذتها من أبوى الاثنين بغير تعليم ، فمن استطاع أن يتعلمها فليتعلمها ، إن كانت تعنيه » .

\* \* \*

## ● من خطبة لعمرو بن عبد العزيز :

قال رضي الله عنه : أيها الناس .. إنكم لم تخلقوا عبثاً ، ولم تتركوا سدى ، وإن لكم معاذاً يحکم الله بينكم فيه ، فخاب وخسر من خرج من رحمة الله التي وسعت كل شيء ، وحرم جنة عرضها السماوات والأرض ، واعلموا أن الأمان غداً لمن خاف اليوم ، وباع قليلاً بكثير ، وفانياً بباقي .

ألا ترون أنكم في أسلاب الهالكين ، وسيخلفها بعدهم الباقيون ! كذلك حتى تردوا إلى خير الوارثين . ثم إنكم في كل يوم تشيرون غاديأ ورائحاً إلى الله ، قد قضى نحبه وبلغ أجله ، ثم تغيبونه في صدع من الأرض ، ثم تدعونه غير موسد ولا مهد ، قد خلع الأسباب ، وفارق الأحباب ، وواجه الحساب مرتهنا بعمله ، غنياً عما ترك ، فقيراً إلى ما قدم .

وأيم الله ، إني لأقول لكم هذه المقالة وما أعلم عند أحد منكم من الذنوب أكثر مما عندى . فأستغفر الله لي ولكم . وما تبلغنا عن أحد منكم حاجة يتبع لها ما عندنا إلا سددناه . ولا أحد منكم إلا وودت أن يده مع يدي ، ولحمي الذين يلونني ، حتى يستوى عيشنا وعيشكم .

وأيم الله إني لو أردت غير هذا من عيش أو غضارة لكان اللسان به ناطقاً ذلولاً عالماً بأساليبه ، ولكنه مضى من الله كتاب ناطق ، وسنة عادلة ، دل فيها على طاعته ، ونهى عن معصيته . ثم بكى . فتلقى دموع عينيه بردائه ونزل . فلم ير بعدها على تلك الأعواد حتى قبضه الله تعالى ..

\* \* \*

## ● مكذا ترك الخليفة أولاده :

دخل مسلمة بن عبد الملك على عمر بن عبد العزيز في المرضة التي مات فيها فقال له : يا أمير المؤمنين إنك فطمت أفواه ولدك عن هذا المال ،

وتركتهم عالة ، ولا بد لهم من شيء يصلاحهم ، فلو أوصيت بهم إلى ، أو إلى نظرائك من أهل بيتك لكتفيتك مؤونتهم إن شاء الله .

فقال عمر : أجلسوني ، فأجلسوه ، فقال : الحمد لله .. أبا الله تخوفني يا مسلمة ؟ . أما ما ذكرت أني فطممت أفواه ولدى عن هذا المال ، وتركتهم عالة ، فإن لم أمنعهم حقاً هو لهم ، ولم أعطهم حقاً هو لغيرهم . وأما ما سألت من الوصية إليك ، أو إلى نظرائي من أهل بيتي ، فإن وصيتي بهم إلى الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين .

وإنما بنو « عمر » أحد رجلين : رجل اتقى الله فجعل الله له من أمره يسراً ، ورزقه من حيث لا يحتسب ، ورجل غير واجر ! فلا يكون « عمر » أول من أعانه على ارتكابه الآثام . ادعوا إلىبني .. فدعوهם لهم يومئذ اثنا عشر غلاماً ؟ .

فجعل يصعد بصره فيهم ويصوّبه - حتى أغروا رقت عيناه بالدموع - ثم قال : ببني فتية تركتهم ولا مال لهم ! يا بني . إن قد تركتكم من الله بخير . إنكم لا ترون على مسلم ولا معاهد إلا ولكم عليه حق واجب إن شاء الله . يا بني : لقد أدرت رأيي بين أن تفتقروا في الدنيا ، وبين أن يدخل أبوكم النار .

فكان أن تفتقروا إلى آخر الأبد خيراً من دخولكم وأبيكم يوماً واحداً في النار . قوموا يا بني عصتم الله ورزقكم . قال : فما احتاج أحد من أولاد عمر ولا افتقر .

\* \* \*

### ● الإمام العادل :

طلب عمر بن عبد العزيز حين ولى الخلافة إلى الحسن البصري أن يكتب إليه بصفة الإمام العادل ، فكتب إليه الحسن رحمه الله : « اعلم

يا أمير المؤمنين أن الله جعل الإمام العادل قوام كل مائل ، وقصد كل جائز ، وصلاح كل فاسد ، وقوة كل ضعيف ، ونصفة كل مظلوم ، ومفرع كل ملهوف .

والإمام العادل يا أمير المؤمنين كالراعي الشفيف على إبله الرفيق بها الذي يرتاد لها أطيب المداعى ويزودها عن مراتع الهلكة ويعصىها من السباع ، ويكتفها من أذى الحر والكر .

والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالأب الحان على ولده ، يسعى لهم صغاراً ، ويعلهم كباراً ، يكتسب لهم في حياته ، ويدخر لهم بعد عماه . والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالأم الشفيفة البرة الرفيفة بولدها ، حملته كرهاً ووضعته كرهاً ، وربته طفلاً ، تسهر بسهره ، وتسكن بسكونه . ترضعه نارة ، وتفطمها أخرى ، وتفرح بعافيتها ، وتغتم بشكايته .

والإمام العدل يا أمير المؤمنين وصى اليتامي ، وخازن المساكين ، يربى صغيرهم ، ويرون كبرهم . والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالقلب بين الجوانح ، تصلح الجوانح بصلاحه ، وتفسد بفساده . والإمام العدل يا أمير المؤمنين هو القائم بين الله وبين عباده ، يسمع كلام الله ويسمعهم ، وينظر إلى الله ويرىهم ، وينقاد إلى الله ويقودهم .

فلا تكن يا أمير المؤمنين فيها ملوك الله كعبد أتمنه سيده ، واستحفظه ماله وعياله ، فبدد المال ، وشرد العيال ، فأفقر أهله ، وفرق ماله . وأعلم يا أمير المؤمنين أن الله أنزل الحدود ليزجر بها عن الخباث والفواحش ، فكيف إذا أتاهها من يليها ؟ وأن الله أنزل القصاص حياة عباده فكيف إذا قتلهم من يقتضي لهم ؟

واذكر يا أمير المؤمنين الموت وما بعده ، وقلة أشياعك عنده ، وأنصارك عليه ، فتزود له ولما بعده من الفزع الأكبر . وأعلم يا أمير المؤمنين أن لك

منزلا غير منزلك الذي أنت فيه ، يطول فيه ثواؤك ويفارقك أحباوك ، ويسلمونك إلى مقرك فريداً وحيداً . فتزود له ما يصحبك يوم يفر الماء من أخيه وأمه وأبيه ، وصاحبته وبنيه .

واذك يا أمير المؤمنين إذا بعث ما في القبور ، وحصل ما في الصدور ، فالأسرار ظاهرة ، والكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ، فاالآن يا أمير المؤمنين وأنت في مهل . قبل حلول الأجل وانقطاع الأهل لا تحكم يا أمير المؤمنين في عبدالله بحكم الجاهلين . ولا تسلك بهم سبيل الظالمين . ولا تسلط المستكبرين على المستضعفين . فإنهم لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة ، فتبوء بأوزارك ، وأوزار مع أوزارك ، وتحمل أثقالك ، وأثقالا مع أثقالك .

ولا يغرنك الذين ينتعمون بما فيه بؤسك ، ويأكلون الطيبات في دنياهم بإذهاب طيباتك في آخرتك ، لا تنظر إلى قدرتك اليوم ، ولكن انظر إلى قدرتك غداً وأنت مأسور في حبائل الموت ، و موقف بين يدي الله في مجمع من الملائكة والنبين والمرسلين ، وقد عنت الوجوه للحق القيوم .

إن يا أمير المؤمنين وإن لم أبلغ بعطفتي ما بلغه أولو النهى من قبل ، فلم ألك شفقة ونصحاً ، فأنزل كتاب إليك كمداوى حبيبه ، يسقيه الأدوية الكريهة ، لما يرجو له ذلك من العافية والصحة . والسلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته .

### ● نموذج الحكم المسلم :

دخل ضرار الصدائى على معاوية فقال له : يا ضرار صفتى على علياً . قال : أعفني يا أمير المؤمنين !! قال : لتصفنه . قال : أما إذ لابد من وصفه ، فكان - والله - بعيد المدى ، شديد القوى . يقول فصلا . وبحكم عدلا . يتفجر العلم من جوانبه ، وتنطق الحكمة من نواحيه . يستوحش



من الدنيا وزهرتها ، ويستأنس بالليل ووحشته . وكان غزير العبرة<sup>(١)</sup> ، طويل الفكرة . يعجبه من اللباس ما قصر ومن الطعام ما خشن .

وكان فينا كأحدنا ، يحبينا إذا سألناه ، وينبئنا إذا استنبأناه ، ونحن والله مع تقريره إيانا وقربه منا - لا نكاد نكلمه هيبة له . يعظم أهل الدين ، ويقرب المساكين . لا يطمع القوى في باطله ولا يأس الضعيف من عدله . وأشهد لقد رأيته في بعض مواقفه وقد أرخي الليل سدوله ، وغارت نجومه ، قابضاً على حيته ، يتململ تململ السليم<sup>(٢)</sup> ، ويبكي بكاء الحزين ، ويقول : يا دنيا غرى غيري . ألى تعرضت أم إلى تشوفت ؟ هيئات هيئات !! قد بايتك ثلاثة لا رجعة فيها . فعمرك قصير ، وخطرك حقير . آه من قلة الزاد وبعد السفر ، ووحشة الطريق .

فبكى معاوية وقال : رحم الله أبا الحسن .. كان - والله - كذلك . فكيف حزنك عليه يا ضرار ؟ قال : حزن من ذبح ولدها وهو في حجرها .

### ● خطبة يزيد بن الوليد :

لما قتل « الوليد بن يزيد » قام ابن عمّه « يزيد بن الوليد بن عبد الملك » خطيباً فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : أيها الناس .. والله ما خرجت أشراً ، ولا بطراً ، ولا حرصاً على الدنيا ، ولا رغبة في الملك .. وما بـ إطراء نفسي ، ولا تزكية عمل ، وإن لظلوم لنفسي إن لم يرحمن ربى ، ولكنني خرجت غضباً لله ودينه ، داعيا إلى الله وسنة نبيه لما هدمت معالم الهدى وأطفيء نور التقوى ، وظهر الجبار العنيد ، المستحل لكل حرمة ، الراكب لكل بدعة - مع أنه والله ما كان يؤمن بيوم الحساب ، ولا يصدق

(١) الدمعة .

(٢) الملدوغ .



بالثواب والعقاب ، وإنه لا بن عمي في النسب ، وكفى في الحسب ، فلما رأيت ذلك ، أشفقت أن غشيتكم ظلمة لا تقلع عنكم على كثرة من ذنوبكم ، وقسوة من قلوبكم ، وأشفقت أن يدعو كثير من الناس إلى ما هو عليه ، فيجيئه من أجا به منكم ، فاستخرت الله في أمرى ، وسألته ألا يكلني إلى نفسي ، ودعوت إلى ذلك من أجابني من أهل ولايتي حتى أراح الله منه العباد ، وطهر البلاد بحول الله وقوته ، لا بحولي وقوقي .

أيها الناس . . إن لكم على ألا أضع حجراً على حجر ، ولا لبنة على لبنة ، ولا أكري نهراً ولا أكتنز مالاً ولا أعطيه زوجاً ولا ولداً ، ولا أنقل مالاً من بلد إلى بلد حتى أسد فقر ذلك البلد وخصاصة أهله بما يغنينهم فإن بقى فضل فهو إلى البلد الذي يليه من هو أحوج إليه منه حتى تستقيم المعيشة بين المسلمين وتكونوا فيه سواء ، ولكنكم ألا أجركم في ثغوركم فأفتنكم وأفتن أهلكم ، وألاأغلق بابي دونكم فيأكل قويكم ضعيفكم ، وألا أحمل على أهل جزيتكم ما أجيدهم به عن بلادهم وأقطع نسلهم .

ولكم عندي أعطياتكم في كل سنة وأرزاقكم في كل شهر ، حتى يعم الخير بين المسلمين ، فيكون أقصاهم كأدنهم . فإذا أنا وفيت لكم فعليكم السمع والطاعة ، وحسن المعاونة والمكافحة . وإن أنا لم أفر لكم أن تخلعوني إلا أن تستبيوني ، فإن أنا تبت قبلت مني .

وإن عرفتم أحداً يقامي - من يعرف بالصلاح - يعطيكم من نفسه مثل ما أعطيتكم فاردم أن تبايعوه فأنا أول من بايعه ودخل في طاعته . أيها الناس : لا طاعة لخلق في معصية الخالق . أقول قولي هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

### ● أبو حمزة الخاجي يصف أصحابه :

يا أهل مكة . . . تعيرونني بأصحابي ؟ تقولون : إنهم شباب ! وهل

كان أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم إلا شباباً؟ شباب والله مكتهلون في شبابهم . عمبة عن الشر أعينهم . بطيئة عن الباطل أرجلهم . . قد نظر الله إليهم في آناء الليل متنية أصلاحهم بمثاف القرآن . . .

إذا مر أحدهم بآية فيها ذكر الجنة بكى شوقاً إليها . وإذا مر بآية فيها ذكر النار شهق شهقة كان زفير جهنم في أذنيه . . قد وصلوا كلال لي لهم بكلال نهارهم . . أنضاء عبادة . قد أكلت الأرض جباههم وأبدانهم وركبهم من كثرة السجود . مصفرة ألوانهم . ناحلة أجسامهم من كثرة الصيام وطول القيام . . مستقلون لذلك في جنب الله . . موفون بعهد الله .

حتى إذا رأوا سهام العدو قد فوقت ، ورماحه قد شرعت ، وسيوفه قد انتقضت ، وبرقت الكتبية بصواعق الموت ، استهانوا بوعيد الكتبية لوعيد الله . فمضى الشاب منهم قدماً حتى تختلف رجلاه على عنق فرسه قد زملت محسن وجهه بالدماء . وعفر جبينه بالثرى . . . وأسرع إليه سباع الأرض ، وانحاطت عليه طير السماء . .

فكم من مقلة في فم طائر . طالما يكى صاحبها من خشية الله . . . وكم من كف بانت عن معصمتها . طالما اعتمد عليها صاحبها في سجوده؟ . وكم من خد عتيق ، وجبين رقيق . قد فلق بعمد الحديد . . . رحمة الله على تلك الأبدان . وأدخل أرواحها في الجنان . .

\* \* \*

### ● رجل مؤمن يعظ المنصور :

بينما المنصور في الطواف ليلاً إذ سمع قائلاً يقول : اللهم إني أشكو إليك ظهور البغي والفساد في الأرض ، وما يحول بين الحق وأهله من الطمع . فخرج «المنصور» فجلس ناحية من المسجد ، وأرسل إلى الرجل يدعوه . فصلى الرجل ركعتين ، واستلم الركن ، ثم أقبل مع

الرسول فسلم عليه بالخلافة فقال المنصور : ما الذي سمعتكم تقول من ظهور البغى والفساد في الأرض ؟

وما الذي يحول بين الحق وأهله من الطمع ؟ ، فوالله حشوت مسامعي ما أمضني !! فقال : إن أمنتني يا أمير المؤمنين أعلمك بالأمور من أصوتها ، وإلا احتجزت منك ، واقتصرت على نفسي فلي فيها شاغل . قال : فأنت آمن على نفسك . قال : يا أمير المؤمنين إن الذي دخله الطمع حتى حال بيته وبين ما ظهر في الأرض من الفساد والبغى لأنك ! فقال : كيف ذلك ! ويحك . . . أيدخلنني الطمع والصفراء والبيضاء في قبضتي ، والخلو والحامض عندى !!

قال : وهل دخل أحداً من الطمع ما دخلك ؟ إن الله استرعاك أمر عباده وأموالهم ، فأغفلت أمرهم ، واهتممت بجمع أموالهم ، وجعلت بينك وبينهم حجاباً من البخس والأجر ، وأبواباً من الحديد ، وحراساً معهم السلاح ، ثم حجبت نفسك عنهم فيها ، وبعثت عمالك في جبایة الأموال وجمعها ، وأمرت لا يدخل عليك أحد من الرجال إلا فلان وفلان نفراً سميتهم . . ولم تأمر بإيصال المظلوم ، ولا الملهوف ، ولا الجائع ولا العاري إليك ، ولا أحد إلا وله في هذا المال حق . . فلما رأك هؤلاء النفر استخلصتهم لنفسك ، وأثركم على رعيتك ، وأمرت لا يحجبوا دونك وراؤك تجبي الأموال وتجمعها ، ولا تقسمها على أهلهما .

قالوا : هذا قد خان الله فيانا لا نخونه ؟ ! فائتمروا ألا يصل إليك من علم أخبار الناس شيء إلا ما أرادوا ، ولا يخرج لك عامل فيخالف أمرهم ، إلا خونوه عننك حتى تسقط متزنته ، فلما انتشر ذلك عنك وعنهم عظمهم الناس وهابوهم وصانعوهم ، فكان أول من صانعهم عمالك بالهدايا والأموال ليقدروا بها على ظلم رعيتك ، ثم فعل ذلك ذوو المقدرة والثروة من رعيتك . . لينالوا ظلم من دونهم ، فامتلأت بلاد الله بالطمع ظلماً وبغياً وفساداً . وصار هؤلاء القوم شركاءك في سلطانك وأنت غافل ،

فإن جاء متظالم حيل بينك وبينه ، فإن أراد رفع قصته إليك عند ظهورك ، وجدك قد نهيت عن ذلك ، ووقفت للناس رجلا ينظر في مظالمهم . . فإن جاء ذلك المتظالم ، فبلغ بطانتك خبره سألا صاحب المظالم ألا يرفع مظلومته إليك . . فلا يزال المظلوم يختلف إليه ، ويلوذ به ويشكوا ، ويستغيث ، وهو يدفعه ، فإذا أجهد وأخرج ثم ظهرت صرخ بين يديك !! ، فيضرب ضرباً مبرحاً يكون نكالاً لغيره ، وأنت تنظر فمن تنكر !! فما بقاء الإسلام على هذا !

وقد كنت يا أمير المؤمنين أسافر إلى الصين ، فقدمتها مرة ، وقد أصيب ملوكهم بسمعه ، فبكى بكاء شديداً ، فحثه جلساوه على الصبر . . فقال : أما أني لست أبكي للبلية النازلة ، ولكنني أبكي لظلم يصرخ بالباب فلا أسمع صوته . ثم قال : أما إذ ذهب سمعي ، فإن بصرى لم يذهب ، نادوا في الناس ألا يلبس ثوباً أحمر إلا متظالم .

ثم كان يركب البغل طرق النهار : هل يرى مظلوماً ؟ فهذا يا أمير المؤمنين مشرك بالله بلغت رأفته بالشركين هذا المبلغ وأنت مؤمن بالله ومن أهل بيته ، ولا تغلبك رأفتكم بال المسلمين على شح نفسك ! فإن كنت إنما تجمع المال لولدك ، فقد أراك الله عبراً في الطفل يسقط من بطن أمه ماله على الأرض من مال إلا ودونه يد سجحة تحويه ، فما يزال الله يلطف بذلك الطفل حتى تعظم رغبة الناس إليه .

ولست الذي تعطى . . بل الله يعطي من يشاء ما يشاء . فإن قلت : إنما تجمع المال لتشديد السلطان ، فقد أراك الله عبراً في بني أمية ما أغنى عنهم ما جمعوا من الذهب ، وما أعدوا من الرجال والسلاح والكراع حين أراد الله بهم ما أراد . وإن قلت : إنما تجمع المال لغاية هي أجسم من الغاية التي أنت فيها ، فوالله ما فوق ما أنت فيه إلا منزلة ما تدرك إلا بخلاف ما أنت عليه . .

يا أمير المؤمنين . . هل تتعاقب من عصاك بأشد من القتل ؟ فقال المنصور : لا . فقال : فكيف تصنع بالملك الذي خولك ملك الدنيا ، وهو لا يتعاقب من عصاه بالقتل ، ولكن بالخلود في العذاب الأليم ؟ فقد رأى ما عقدت عليه قلبك ، وما عملته جوارحك ونظر إليه بصرك ، واجترحت يدك . ومشت إليه رجالك . . هل يعني عنك ما شححت عليه من ملك الدنيا إذا انتزعه من يدك ودعاك إلى الحساب ؟

فبكى المنصور ثم قال : ليتني لم أخلق !! وبحكم كيف أحتال لنفسي ؟ فقال : يا أمير المؤمنين إن للناس أعلاماً يفزعون إليهم في دينهم ويرضون بهم في دنياهم ، فاجعلهم بعثتك يرشدوك ، وشاورهم في أمرك يسددوك . قال : قد بعثت إليهم فهربوا مني . .

قال : خافوك أن تحملهم على طريقتك ، ولكن افتح بابك . وسهل حجابك ، وانصر المظلوم ، واقمع الظالم ، وخذ الفيء والصدقات على حلها ، واقسمها بالحق والعدل على أهلها ، وأنا ضامن عنهم أن يأتوك ويساعدوك على صلاح الأمة . ثم جاء المؤذنون ، فاذنوه بالصلاوة فصلى ، وعاد إلى مجلسه ، وطلب الرجل فلم يوجد ؟

\* \* \*

### ● ولا تركنا إلى الذين ظلموا :

لقي أبو جعفر المنصور «سفيان الثوري» في الطواف - و«سفيان» لا يعرفه - فضرب بيده على عاتقه وقال : أتعرفني ؟ قال : لا ، ولكنك قبضت على قبضة جبار . قال : عظني أبا عبدالله . قال : وما عملت فيما علمت فأعطيك فيما جهلت ؟ ! قال : فما يمنعك أن تأتينا ؟ قال : إن الله نهى عنكم ، فقال تعالى : «ولا تركنا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار » <sup>(١)</sup>

فمسح أبو جعفر يده به ثم التفت إلى أصحابه ، فقال : ألقينا الحب إلى العلماء ، فلقطوا . . . إلا ما كان من سفيان ، فإنه أعيانا فرارا . .

\* \* \*

### ● خطبة للمؤمن في عيد الفطر :

قال بعد التحميد والتكبير ؛ ألا وإن يومكم هذا يوم عيد وسرور ، وابتهاج ورغبة ، يوم ختم الله صيام شهر رمضان ، وافتتح به حج بيته الحرام فجعله خاتمة الشهر وأول شهور الحج ، وجعله معقلا لمفروض صيامكم ، ومتناقل قيامكم ، أحل الله لكم الطعام ، وحرم عليكم فيه الصيام ، فاطلبوا إلى الله حواجكم ، واستغفروه لتفريطكم ، فإنه يقال : لا كبيرة مع ندم واستغفار ، ولا صغيرة مع تماذ وإصرار . ثم كبر وحمد . وذكر النبي صلى الله عليه وسلم وأوصى بالبر والتقوى ثم قال :

اتقوا الله عباد الله . ويا بادروا الأمر الذي اعتدل فيه يقينكم . ولم يحضر الشك فيه أحدا منكم . وهو الموت المكتوب عليكم ، فإنه لا تستقال بعده عشرة ، ولا تحذر قبله توبية . واعلموا أنه لا شيء قبله إلا دونه ولا شيء بعده إلا فوقه . ولا يعين على جزعه وكربه وعلى القبر وظلمته ووحشته وضيقه وهو مطلعه ومسألة ملكيه إلا العمل الصالح الذي أمر الله به ، فمن زلت عند الموت قدمه فقد ظهرت ندامته ، وفاته استقامته ، ودعا من الرجعة ما لا يجاذب إليه ، وبدل من الفدية ما لا يقبل منه ، ف والله عباد الله ، كونوا قوما سألا الرجعة فأعطواها إذ منعها الذين طلبوها ، فإنه ليس يتنى المتقدمون قبلكم إلا هذا الأجل المبسوط لكم ، فاحذروا ما حذركم الله منه ، واتقوا اليوم الذي يجمعكم الله فيه لوضع موازينكم ، ونشر صحائفكم الحافظة لأعمالكم فلينظر عبد ما يضع في ميزانه مما يثقل به وما يملي في صحيفته الحافظة لما عليه وله ، فقد حكى الله لكم ما قال المفرطون عندما طال إعراضهم عنه .

قال جل ذكره : « ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ، ووجدوا ما عملوا حاضراً ، ولا يظلم ربك أحداً » <sup>(١)</sup> . وقال : « ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً ، وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها ، وكفى بنا حاسبين » <sup>(٢)</sup> .

ولست أنهاكم عن الدنيا بأكثـر ما تهـكم بهـ الـدنيـا عنـ نفسـهاـ ، فـإـنـ كـلـ ماـ بـهـ يـحـذـرـ مـنـهـ وـيـنـهـ عـنـهـ ، وـكـلـ مـاـ فـيـهـ يـدـعـوـ إـلـىـ غـيرـهـ . وـأـعـظـمـ مـاـ رـأـتـهـ أـعـيـنـكـمـ مـنـ فـجـائـعـهـ وـزـوـاـهـاـ ، ذـمـ كـتـابـ اللهـ هـاـ وـالـنـهـ عـنـهـ فـإـنـهـ يـقـولـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ : « فـلـاـ تـغـرـنـكـمـ الـحـيـاـةـ الـدـنـيـاـ ، وـلـاـ يـغـرـنـكـمـ بـالـهـ الغـرـورـ » <sup>(٣)</sup> . وـقـالـ : « اـعـلـمـواـ أـنـاـ الـحـيـاـةـ الـدـنـيـاـ لـعـبـ وـلـهـ وـزـيـنـةـ وـتـفـاـخـرـ بـيـنـكـمـ وـتـكـاثـرـ فـيـ الـأـمـوـالـ وـالـأـوـلـادـ » <sup>(٤)</sup> . فـاـكـتـفـواـ بـعـرـفـتـكـمـ بـهـاـ وـبـإـخـبـارـ اللهـ عـنـهـ ، وـأـعـلـمـواـ أـنـ قـوـمـاـ أـدـرـكـتـهـمـ عـصـمـةـ اللهـ فـحـذـرـوـاـ مـصـارـعـهـاـ وـجـانـبـوـاـ خـدـائـعـهـاـ ! وـأـثـرـواـ طـاعـةـ اللهـ فـيـهـاـ وـأـدـرـكـوـاـ الـجـنـةـ بـاـ تـرـكـوـاـ مـنـهـاـ . . . .

\* \* \*

### ● من كلام الأعراب :

قال الأصمى : أصابت الأعراب أعوام جدب وشدة وجهد . فدخلت طائفة منهم البصرة وبين أيديهم أعراب يقول : أيها الناس . . إخوانكم في الدين ، وشركاؤكم في الإسلام ، وعاشرو سبيل ، وظلال بؤس ، وصرعوا جدب ، تتابعت علينا سنون ثلاثة ، غيرت النعم ، وأهلكت الغنم ، فأكلنا ما بقى من جلودها فوق عظامها ، فلم نزل نعلل بذلك أنفسنا . ونخن بالغيث قلوبنا حتى عادخنا عظاماً ، وعاد إشراقنا ظلاماً ، وأقبلنا إليكم يصرعنـا الـوعـرـ ، وـيـكـنـتـاـ السـهـلـ ، وـهـذـهـ آـثـارـ مـصـائبـناـ

(١) الكهف : ٤٩ . (٣) لقمان : ٣٣ ، وفاطر : ٥ .

(٢) الأنبياء : ٤٧ . (٤) الحديد : ٢٠ .

لائحة في سياتنا . فرحم الله متصدقًا من كثير ، ومواسيًا من قليل ، فلقد عظمت الحاجة ، وكشف البال ، وبلغ المجهود . والله يجزى المتصدقين .

\* \* \*

وقف أعرابي بقوم فقال : أشكو إليكم أيها الملا زماناً كلح في وجهه ، وأناخ على كلكله ، بعد نعمة من المال وثروة من الأل ، وغبطة من الحال ، اعتورتني جرائد بنيل مصائبها عن قسى نوائبه ، فما ترك لي ثاغية أجتدى ضر عها ، ولا راغية أرتحى نفعها ، فهل فيكم من معين على صرفه ، أو معد على حتفه ؟

\* \* \*

وأمل أعرابي يقال له « مرثد » دعاء فكان منه : يارب .. تظاهرت على منك النعم ، وتداركت عندك مني الذنب فلك الحمد على النعم التي تظاهرت ، وأستغفرك للذنب التي تداركت .

يارب أمسيت عن عذابي غنياً ، وأصبحت إلى رحمتك فقيراً .

اللهم إني أسألك نجاح الأمل عند انقطاع الأجل .

اللهم اجعل خير عملي ما ولي أجل .

اللهم اجعلني من الذين إذا أعطيتهم شكرًا ، وإذا ابتليتهم صبرًا ، وإذا ذكرتهم ذكرًا .

واجعل لي قلباً تواباً أواباً ، لا فاجرًا ولا مرتباً .

واجعلني من الذين إذا أحسنوا أزدادوا ، وإذا أساءوا استغفروا .

أدعوك دعاء ضعيف عمله ، متظاهرة ذنبه ، ضئيل على نفسه دعاء من بدن ضعيف ، ومنته عاجزة ، قد انتهت عدته ، وخلقت جدته ، وتم ظمئه .

اللهم لا تخيني وأنا أرجوك ، ولا تعذبني وأنا أدعوك .

اللهم إني أعوذ بك من الفقر إلا إليك ، ومن الذل إلا لك .

وأعوذ بك أن أقول زوراً أو أغشى فجوراً أو أكون بك مغوراً .

وأعوذ بك من شرارة الأعداء ، وغضال الداء ، وخيبة الرجاء ، وزوال النعمة .

### ● وصية أعرابية لابنها :

قال أبان بن تغلب - وكان عابداً من عباد البصرة - شهدت أعرابية توصى ولداً لها وقد أراد سفراً وهي تقول : «أى بنى .. اجلس أمنحك وصيقي - وبالله توفيقك - فإن الوصية أجدى عليك من كثير عقلك . قال أبان : فوقفت مستمعاً لكلامها ، مستحسناً لوصيتيها ، فإذا هي تقول :

أى بنى : إياك والنمية فإنها تزرع الضعفينة ، وتفرق بين المحبين . وإياك والتعرض للعيوب فتتخد غرضاً ، وخليق لا يثبت الغرض على كثرة السهام ، وقلما اعتصرت السهام غرضاً إلا كلامته . وإياك والجود بدينك والبخل بمالك . وإذا هززت فاهزز كريماً يلين هزتك ، ولا تهزز اللئيم فإنه صخرة لا ينفجر ماؤها .

ومثل لنفسك مثل ما استحسنت من غيرك فاعمل به ، وما استقبحت منه فاجتنبه ، فإن المرء لا يرى عيب نفسه . ومن كانت مودته بشره ، وخالف منه ذلك فعله ، وكان صديقه منه على مثل الريح في تصرفها . ثم أمسكت ، فدنوت منها فقلت : بالله يا أعرابية إلا زدته في الوصية .. قالت : أو قد أعجبك كلام العرب يا عراقي ! قلت : نعم . قالت : والضرر أقبح ما تعامل الناس بينهم ومن جمع بين الحلم والسخاء فقد أجاد الحلة ، ريطتها | وسر بها | <sup>(١)</sup> .

\* \* \*

(١) الريطة : الملاعة إذا كانت واحدة ، والسرفال : القميص .

## ● وصية أعرابى لأخيه :

«آثر بعملك معادك ، ولا تدع لشهوتك رشادك ، ول يكن عقلك وزيرك يدعوك إلى الهدى ، ويعصمك من الردى ، وألجم هواك عن الفواحش ، وأطلقه في المكارم ، فإنك تبر بذلك سلفك وتشيد شرفك ، وابدل الصدقة تستفد إخواننا . وتتحذ أعواانا فإن العداوة موجودة عتيدة ، والصدقة متعددة بعيدة ، وتجنب كرامتك اللثام ، فإنك إن أحسنت إليهم لم يشكروا ، وإن نزلت شديدة لم يصبروا» .

\* \* \*

## ● أعرابى يفصم الحاجاج :

خرج الحاجاج ذات يوم فاصلح<sup>(١)</sup> وحضر غداوه فقال : اطلبوا من يتغدى معنا ، فطلبوا فلم يجدوا إلا أعرابيا في شملة فأتوه به . قال : هلم . قال : قد دعاني من هو أكرم منك فأجبته . قال : ومن هو ؟ قال : الله تبارك وتعالى . دعاني إلى الصيام فأنا صائم . قال : صوم في مثل هذا اليوم على حر ؟ قال : صمت ليوم هو أحر منه ؟ قال : فافطر اليوم وتصوم غدا .

قال : أو يضمن الأمير لي أن أعيش إلى غد . قال : ليس ذلك إلى . قال : فكيف تسألنى عاجلا بأجل ليس إليه سبيل ؟ قال : إنه طعام طيب . قال : والله ما طيبه خبازك ولا طباخك ولكن طيبته العافية . قال الحاجاج : تالله ما رأيت كالاليوم ، أخرجوه عنى ؟

\* \* \*

## ● مواعظ :

قال صاحب الأمالى : حدثنا أبو بكر بن دريد رحمه الله . قال : حدثنا

(١) بلغ الصحراء ودخلها .

العقل عن أبيه قال : بلغني عن ابن عباس أنه قال : كتب إلى على بن أبي طالب رضي الله عنه بموعظة ما سررت بموعظة سروري بها . أما بعد : فإن المرء يسره درك ما لم يكن ليقوته ، ويسوؤه ما لم يكن ليدركه ، فما نالك من دنياك فلا تكثر به فرحا ، وما فاتك منها فلا تبعه أسفًا . ول يكن سرورك بما قدمت ، وأسفك على ما خلقت وهمك فيها بعد الموت .

\* \* \*

وأنشدنا أبو عبدالله إبراهيم بن محمد بن عرفة الأزدي . قال : أنشدنا أحمد بن يحيى الشيباني :

إذا ما خلوت الدهر يوماً فلا تقل خلوت ولكن قل : على رقيب ولا تحسين الله يغفل ساعة ولا أن ما يخفى عليك يغيب

\* \* \*

قال : وأنشدنا أحمد بن يحيى : في كل بلوى تصيب المرء عافية إلا البلاء الذي يدنى من النار ذاك البلاء الذي ما فيه عافية من العذاب ولا ستر من العار

\* \* \*

وأنشدنا أبو محمد النحوي قال : أنشدنا أبو عباس محمد بن يزيد قال : أنشدنا عمرو بن بحر الجاحظ ، قال : أبو محمد - والشعر لصالح ابن عبدالقدوس :

ففيحسب جهلاً أنه منك أفهم وإن عناه أن تفهم جاهلاً إذا كنت تبنيه وغيرك يهدم متى يبلغ البيان يوماً تمامه إذا لم يكن معه عليه تندم متى يتنهى عن سيء من أق به

\* \* \*

وأنشدنا أبو عبدالله ، قال : أنشدنا محمد بن يزيد ، قال : أنشدنا عبدالله ابن القاسم ، قال : أنشدنا العتبى :



تأنقت في الإحسان حتى أتيته إلى ابن أبي ليل فأنزله ذما  
فوالله ما آسى على فوت شكره ولكن خطأ الرأي يحدث لي غما

\* \* \*

وحدثنا أبو بكر بن دريد قال : حدثنا أبو حاتم قال : كان بالمدينة غلام  
يحمق ، فقال لأمه : يوشك أن تريني عظيم الشأن . قالت : والله  
ما رجوت هذا الأمر إلا من حيث يشئت منه . فقال : أما علمت أن هذا  
زمان الحمقى وأنا أحدهم !!!

\* \* \*

## خاتمة

اتفق كلّ الدارسين على أن الإسلام أقى العالم بعد اكتمال رشده ، واستواء خصائصه النفسيّة ومواهبه الذهنية ، وأن رسالته جاءت كتاباً يخاطب الألباب . وينشد الضمائر ، وأن أدلةها تجاوزت طور الإعجاز المادي بالخوارق الباهرة إلى الإقناع العقلي بالمقولات التي تلفت الحس ، والنتائج التي تملك النفس .

أجل .. إنهم اتفقوا على ذلك ، ونالت هذه الحقائق نصيبها من طول الشرح فلا نضييف إليها مزيداً ، وإنما نريد أن نشرح خاصة أخرى في الإسلام يربطها بهذه الحقائق نسب قريب ، تلك الخاصة هي ما يتعلّق بحماية الدعوة وتمهيد سبلها ورد خصومها ، ودفع غوايّل المبطلين عنها . فإن الإسلام ممتاز عن الديانات السابقة بطبيعة تزوده بأسباب المناعة . كما يمتاز الجسم المحسّن ضد أنواع الحمى .

ألا ترى «المصل» الذي سرى فيه ينتحه مقاومة للأوبئة المهاجمة ؟ كذلك الإسلام ! إن العناية العليا ادخلت في كيانه طاقة يرد بها البل ، وقوة يغالب بها العلل ، وقدرة على التجدد والكفاح تعنى الخصوم ، وتهزم الليلي . وكان الله أراد أن يجنبه مصاير كثير من رسالات الإصلاح التي حلّها النبيون الأوائل وأن يجعله تراثاً مصوناً الجوهر قريب النفع إلى الأبد .

فلنلق نظرة عجل على هذه الرسالات الأولى وما لقيت من كيد ، وما واجهت من ختام ، لنعرف سرّ الخاصة التي تفرد بها الإسلام ، وكتبته له خلوداً لم يعرف لغيره . . . أول ما نلقاه في مسيرة الديانات الأولى والعواقب التي اعترضتها أن كفة الشر كانت أرجح ، وأن سطوطه على الناس كانت أظهر ، وأنه - لو لا تدخل السماء - لخسد الإيمان وأهله دون هواة . ولم يكن ذلك الضعف الذي أذل جانب الدين عن قصور في

بيانه . أو تقصير في حاليه ، بل لأن ضراوة الكفر بلغت حدأً رهيباً من الجسلمة !! وإن فقد ظل نوح عليه السلام بضعة قرون يدعو قومه بكل أسلوب دون جدوى :

« قال رب إني دعوت قومي ليلاً ونهاراً . فلم يزد هم دعائى إلا فراراً . وإن كلما دعوتهם لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذانهم واستغشوا نيا بهم وأصرروا واستكروا استكباراً . ثم إني دعوتهم جهاراً . ثم إن أعلنت لهم وأسررت لهم إسراراً . فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفاراً . . . »<sup>(١)</sup> .

بيد أن هذه المناشدة الحارة ذهبت سدى ، وبقى المجتمع الكنود على كفره . لم يتغير من أحواله المضطربة شيء ولم يستقم له حال . واتضح أن موجة الكفر في مد متتابع وأن مستقبل هذه الجماعة لن يكون إلا صورة مكررة لحاضرها السيء . بل إن نطاق الإيذان ينقص ولا يزيد ، وذلك ما جعل نوحاً ينادي : « رب لا تذر على الأرض من الكافرين دياراً . إنك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً . . . »<sup>(٢)</sup> .

وهيمنة الضلال على المجتمع . التي أحيقت نوحاً وأحرجته . أخذت طابعاً أقسى في رسالات أخرى أعقبته . فقد بلغ من استمكان العتو في رض مدين أن هدد الكفر - وزمام الأمر بيده - بطرد شعيب . ونفى المؤمنين من أتباعه . إنهم ظلوا يؤمنون بالله ويدعون إلى القسط !! « قال الملاّ الذين استكروا من قومه لنخرجك يا شعيب والذين آمنوا معك من قريتنا أو لتعودن في ملتنا »<sup>(٣)</sup> .

وكذلك صنعت قرى المؤتكفة مع نبيها الذي يعلمها العفاف . وينجنبها

(١) نوح : ٥ - ١٠ .

(٢) نوح : ٢٦ - ٢٧ .

(٣) الأعراف : ٨٨ .

الشذوذ . ويريد تطهير أنديتها من المنكر . لقد كان صوت الفساق من العلو والقحة بحيث لم يستحب أن يتبعه الأطهار بالطرد « قالوا لئن لم تنته يا لوط لتكونن من المخرجين . قال إف لعملكم من القالين . رب نجني وأهلي ما يعلمون »<sup>(١)</sup> .

وكما تأيدت دعوات أولئك الأنبياء السابقين . بالخوارق المعجزة فإن تخلصهم من براثن عدوهم تنزلت به آيات من السماء . وتولته ملائكة الله جل شأنه على النحو الذي وعاه التاريخ ودونه الوحي . لكن الرسالة الخاتمة لها في ذلك الميدان شأن آخر . فإن الإيمان الذي تهدى إليه يعتمد في رسوخه النفسي على حركة العقل الذكي والقلب المنيب ، ويعتمد - في بقائه الخارجي - على عمل اليد الدؤوب وكدح الإنسان المجاهد .

أجل .. على المرء أن يؤمن بإيقاظ فكره .. فإذا تيقظ واهتدى فعليه أن يتتصب لحماية هذا الإيمان بكل ما لديه من قوى . لا . بل عليه أن يخلط هذا الإيمان بشئون الحياة ليجعل منه قانوناً تصلح به الأوضاع ، ومننا رأى تعرف به الغايات وحضارة يصطبغ بها الركب السائر . وتتوارثها الأجيال اللاحقة عن الأجيال السابقة . وعليه - إلى جانب ذلك - أن يجالد دونه الخصوم . وأن يرمي ذهاب جذوره في الأرض . واستطالة أغصانه في الجو ، وهو حارس ناشط ، يرعب العادين . ويصد الجرميين ..

إن الإسلام الذي قام على كتاب يؤسس الإيمان باستشارة المواهب الإنسانية ، دون جنوح إلى الخوارق المعجزة ، اعتمد في صيانة الرسالة واستدامة نورها وكسر خصومها على جهود المؤمنين أنفسهم ، ومدى ما يبذلون من تضحيات غالبة ، دون انتظار للآيات السماوية التي تظهر الخصوم وتستأصل شأفتهم .

ولذلك ترى الإسلام يغالي بكل عمل صالح ، من شأنه أن يمد رواق



الإيمان في الحياة العامة وبحكم هيمنة الدين على الجماعة . إن مثل هذا العمل العام أرفع عند الله أجرا ، من أي عمل آخر . لأنه أوسع في الحياة أثراً . قد تكون الصلاة عبادة جليلة القدر ، لكن العمل الذي يؤديه المؤمن - إعلاء لكلمة الله ، وتمكيناً لشريعته - أعظم . لماذا ؟ لأنه لو لا هذا الجهاد ما استطاع مصل ولا صائم أن يقوم الله بحق ، وتأمل في هذه الآثار النبوية ينكشف لك وجه الصواب :

١ - عن أنس رضي الله عنه قال : « سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أجر الرباط فقال : من رابط ليلة حارساً من وراء المسلمين كان له أجر من خلفه من صام وصلى » .

٢ - وعن مجاهد عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه كان في الرباط ففزعوا إلى الساحل ثم قيل : لا بأس - أي لا خوف من عدوان - فانصرف الناس وأبو هريرة واقف فمر به إنسان فقال : ما يوقفك يا أبو هريرة فقال : سمعت رسول الله عليه الصلاة والسلام يقول : « موقف ساعة في سبيل الله خير من قيام ليلة القدر عند الحجر الأسود » .

٣ - وعن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « ألا أبئكم بليلة أفضل من ليلة القدر ؟ حرس حرس في أرض خوف لعله ألا يرجع إلى أهله » .

٤ - وعن عثمان رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله عليه الصلاة والسلام يقول : حرس ليلة في سبيل الله أفضل من ألف ليلة يقام ليلها ويصام نهارها » .

وهذا التنويه الغريب بالجهاد إنما يرجع إلى أنه الحزام لشعائر الإسلام وأنواع الطاعات فإذا انقطع لضعف أو وهن ذهبت كلها بذلة وتلاشت في الحياة سدى . وقد رأينا الأذكياء يرفضون مسالك الزهاد من آثروا العزلة واستحلوا عبادة الله بعيداً عن الناس .



وروى أن بعض العلماء خرج فصعد إلى رأس جبل اجتمع فيه العباد والزهاد منقطعين إلى طاعة الله - كما يزعمون - فقال لهم : أنجلسون في مأمن هنا وتركون الإسلام تعبث به الأهواء الظلوم والنحل الفاسدة ؟ أما كان خيراً لكم ولدين الله أن تغالطوا الناس وأن تناضلوا عن سبيل الله بالحججة والبرهان إن فاتكم الدفاع عنه بالسيف والسنان ؟ وذلك حق . فإن الإسلام يرفض بته هذه المواقف السلبية تجاه الضلال .

إنه يفترض على المسلم الذي يعتنقه أن يتحول به إلى قوة خلاقة تزرع الخير في كل ناحية وتقتلع من حوله الأشواك . ومن هنا لم يتعب الشيطان من شيء تعبه من هذا الدين الذي يبني النفوس على الحب في الله والبغض في الله ، والذى يأبى مهادنة المنكر أبداً الدهر . فإن أعياد الانتصار عليه وحسم مادته ، استبقى له في الضيائير كراهية كامنة تربص به الدوائر .

وبهذه الخاصة نجا الإسلام من المصاير التي طوت ديانات أخرى قبله ، وبقيت فيه الحقيقة التي تاه عنها كثيرون من الأوائل . نعم ، بقيت مصونة كما نزلت من السماء ببرغم ما ألقى عليها الدهر من ظلال .

لقد ظهر نبي الإسلام منذ أربعة عشر قرناً ، بعد عشرات ومئات من المسلمين الذين سبقوه إلى هداية الخلق وتعليم الأمم . وكانت التائج المستخلصة من الماضي الطويل لا تدع مجالاً للتحسين للظن بالضلال وأهله « إنهم إن يظهروا عليكم يرجوكم أو يعذروكم في ملتهم ولن تفلحوا إذن أبداً »<sup>(١)</sup>

ومن ثم تجاور في تعاليم الإسلام ، أن الإيمان بالحق والجهاد عنه صنوان ، وأن تبذلك الكفر وتقليل أظافره أخوان لا يفترقان . وأن القضاء العدل ، والسلطة المنفذة له أمران لا ينفكان . وبذلك المنطق شق الإسلام طريقة في الحياة وسط شرك طالما قهر التوحيد ، وجبروت طالما استباح

الأمم ، وأضل الأجيال ، شق طريقه دون أن يأبه للعصابات القطاع وهي تقول : إن سيفه خوف الحد ، شديد الفتوك . ليكن ، وما يعييه هذا ، وهو إنما خلص ب حياته منكم على ضوء بريقه !!

إن شكایات اللصوص من بطش رجال الشرطة لا معنى لها ، والذين يسمعون لها هم الذين ضاقوا بالقوة في كنف الإسلام ، أقوام مرييون ، كانوا - قبحهم الله - يبتغون الإجهاز عليه ، فلما ارتدوا مدحورين أخذوا يسبون سيفه ، ويشتمون قوته . . . !! وذلك - في نظرنا - أفضل من أن يقفوا على جثته يرسلون دموع التهاسيخ .

\* \* \*

وكان الله أعلم الفاروق «عمر» رضي الله عنه هذه الحقيقة عندما جعله يؤرخ بالهجرة لسير الإسلام في الأرض . إن هذه الهجرة تعني أن المسلم يحيا الله ولرسوله ، ويربط مستقره في أي بلد بمقتضيات العقيدة التي ارتضتها ، فهو يتبعها حيث تزدهر وتؤق ثمارها . وبون بعيد بين من يجعل نفسه وماليه وأهله تبع إيمانه الأثير وغايته الرفيعة .

ومن يحيا على أي وضع وفي أي ظل . والغريب أن الله جعل العزة والسيادة للأولين ، وتمكن لهم في العالم بقدر ما خدموا دينه وأقاموا أمره . . . على أن الجهاد العلمي أرفع رتبة وأسبق مكانة من الجهاد الحربي .

فالناس - أولا - أحوج إلى من يعرفهم الحق ، حتى إذا اشرحت به صدورهم تطلعوا إلى ما يستيقنه فيهم ، وإلى ما يثبتهم عليه ، وإلى ما يورثه ذرارتهم بعد انقضائهم . . . فالحق أساس ، والجهاد حارس . وهبك زرعت حديقة يانعة مهدلة الأفنان ثم أنشأت حولها سياجاً يقيها السطو والاحتلال ، ما تظن قيمة هذا السياج إذا انقطع عن الحديقة الماء فذوى باسقها ، وجف خضلها ؟

أو ما قيمة هذا السياج إذا أصابها إعصار فيه نار فاحتقرت؟؟ إن السياج عندئذ سيكون مضرورياً حول صحراء لا خير فيها .. والعلماء عندما يكتبون ويخطبون ، وعندما يربون ويتعهدون ، وعندما يخلون أو يرتحلون ، وعندما يدافعون ويجادلون . إنما يغرسون في النفوس حقائق الوحي وهدایات السماء . ويخلفون أنبياء الله جل شأنه على رعاية الخلق ، وإحسان قيادتهم ، وكفالة حاضرهم وغدتهم .

وقد راعنا - معاشر الدعاة - أن مواطن الإسلام في هذا الزمان تتعرض لبعث هائل في قوامها الروحى والفكرى . وأن أسراباً من الحشرات الفتاكه انطلقت مع زحف الاستعمار الأخير ، وشرعت تجتاح الأخضر واليابس في ميادين العقائد والأخلاق . وأن آمال الزبانية تركزت بكل ما واتها من قوى باطشة وسياسات خاتلة لتجعل الإسلام أثراً بعد عين ..

ونحن نجد الطرف يمنة ويسرة ، نبحث عن العلماء الدعاة ليذودوا هذا البلاء ، ويتلافو تلك المحنـة . . . يجب أن يبقى الإسلام في الأرض لتبقى لها صلة بالسماء ، وليبقى بين الأحياء رسالة تكفل لهم الرشد واليمن ، وتقيم العثار والزلل . . .

لن تنقطع حاجة العالم إلى الإسلام إلا يوم تستغنى العيون عن الضياء ، والصدر عن الهواء . . . فيا دعاء الإسلام في المشارق والمغارب أدوا حق الله عليكم ، وانقلوا الإسلام إلى الأجيال اللاحقة نقىاً مصفي ، كما انتقل إليكم عن الأجيال السابقة .

خذلوا حذركم من أعداء الحقيقة ، الذين قاتلوا الأنبياء في العصور الأولى  
ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا . أعيدوا الحياة  
الصحيحة إلى الأفئدة الفارغة والرءوس الخربة ، ليتحاب الناس بروح  
الله ، ويتعارفوا على هداه . . .

\* \* \*

# محتويات الكتاب

## موضوعات الكتابة المعاصرة

|                                               |    |
|-----------------------------------------------|----|
| ١ - الدين ضرورة اجتماعية .....                | ٧  |
| ٢ - الإسلام والديانات السابقة .....           | ٨  |
| ٣ - مصادر التشريع الإسلامي .....              | ٩  |
| ٤ - المذاهب الفقهية الإسلامية .....           | ٩  |
| ٥ - المجتهدون في الشريعة الإسلامية .....      | ١٢ |
| ٦ - الإسلام والمدينة الحديثة .....            | ١٣ |
| ٧ - أسباب انتكاس المسلمين ووسائل نهوضهم ..... | ١٥ |
| ٨ - الإسلام بين المادية والروحية .....        | ١٦ |
| ٩ - المسلمون بين التيارات السياسية الحديثة    | ١٦ |
| ١٠ - الإسلام مصدر الحرrias .....              | ١٧ |
| ١١ - أساليب الاستعمار .....                   | ١٧ |
| ١٢ - براءة الإسلام من البدع والخرافات .....   | ١٧ |
| ١٣ - التيارات الداخلية في الإسلام .....       | ١٨ |
| ١٤ - مشكلات إسلامية معاصرة .....              | ١٨ |
| ١٥ - مجاهدة العربية لعوامل التطور .....       | ١٩ |
| ١٦ - حكمة التشريع الإسلامي .....              | ١٩ |
| ١٧ - بطولات إسلامية .....                     | ١٩ |
| ١٨ - الأسرة الإسلامية .....                   | ٢٠ |
| ١٩ - الإسلام دين السلام .....                 | ٢٠ |
| ٢٠ - البلاد الإسلامية .....                   | ٢١ |

## مقاومة الهدامين

|                            |    |
|----------------------------|----|
| ٢١ - مقاومة الهدامين ..... | ٢١ |
| ٢٢ - الهدم الروحي .....    | ٢٢ |

## الصفحة

|          |                      |
|----------|----------------------|
| ٣٦ ..... | المدم التاریخی ..... |
| ٥٥ ..... | المدم العسكري .....  |

## نماذج حیة

|          |              |
|----------|--------------|
| ٨١ ..... | القرآن ..... |
| ٨٣ ..... | السنن .....  |

## زاد الدعاء

|           |                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ٩٣ .....  | وصیة أبي بکر الصدیق لعمر الفاروق .....                           |
| ٩٣ .....  | من خطب أبي بکر .....                                             |
| ٩٥ .....  | من خطب عمر .....                                                 |
| ٩٦ .....  | من آخر ما قال عمر .....                                          |
| ٩٧ .....  | من عمر إلى أبي موسى .....                                        |
| ٩٨ .....  | وصیة عمر للخلفیة من بعده .....                                   |
| ٩٩ .....  | لعثیان رضی الله عنه .....                                        |
| ١٠١ ..... | للإمام علی : الناس والعلم .....                                  |
| ١٠٢ ..... | بادروا بالعمل .....                                              |
| ١٠٢ ..... | المرء في الدنيا .....                                            |
| ١٠٣ ..... | لا تذموا الدنيا .....                                            |
| ١٠٣ ..... | قل من حرم زينة الله .....                                        |
| ١٠٤ ..... | اللّه .....                                                      |
| ١٠٦ ..... | طلب التوبیة : للإمام زین العابدین بن الحسین رضی الله عنہما ..... |
| ١٠٨ ..... | وله رضی الله عنه في التضرع .....                                 |
| ١١١ ..... | أبو الكلام آزاد في سجنه يتحدث عن الإسلام ويخارب الاستعمار .....  |

|                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------|
| صلاح النفس : لإبراهيم ابن آدهم ..... ١١٧                                |
| الحياة تافهة إذا خلت من مثل أعلى : للأستاذ عبدالرزاق السنهورى ..... ١١٨ |
| وصايا الإمام الغزالى : من رسالة تضمنت وعظ ملك ..... ١٢٢                 |
| الرسالة التأديبية - للإمام الغزالى ..... ١٢٦                            |
| بين العلم والعمل - للإمام الغزالى إلى أحد تلاميذه ..... ١٢٨             |
| موقفي من الناس - للأستاذ عباس محمود العقاد ..... ١٢٩                    |
| من خطبة لعمر بن عبد العزيز رضى الله عنه ..... ١٣٢                       |
| هكذا ترك الخليفة أولاده ..... ١٣٢                                       |
| الإمام العادل ..... ١٣٣                                                 |
| نموذج للحاكم المسلم ..... ١٣٥                                           |
| خطبة يزيد بن الوليد ..... ١٣٦                                           |
| أبو حزة الخارجى يصف أصحابه ..... ١٣٧                                    |
| رجل مؤمن يعظ المنصور ..... ١٣٨                                          |
| ولا تركوا إلى الذين ظلموا ..... ١٤١                                     |
| خطبة للمأمون في عيد الفطر ..... ١٤٢                                     |
| من كلام الأعراب ..... ١٤٣                                               |
| وصية أعرابية لابنها ..... ١٤٥                                           |
| وصية أعرابى لأخيه ..... ١٤٦                                             |
| أعراب يفحى الحاج ..... ١٤٦                                              |
| مواعظ ..... ١٤٦                                                         |
| خاتمة ..... ١٤٩                                                         |
| محتويات الكتاب ..... ١٥٦                                                |



رقم الايداع : ٩٢/٣٨٠٠ :  
الترقيم الدولي : ٩٧٧ - ٠٨ - ٠٣٨٢ - ٠  
I. S. B. N.